353311.253.31.31.31.31 Appell Defall because

حين عدران

Albert & Lall Cup The Autor Amber estable file and a file of some



## شكوى الغريب عن الأوطان إلى عطماء البلدان

ويليه

زبدة الحقائق في كشف الدقائق

وضعهما شهيد الصوفية عين القضاة الهمذاني (صلب 525هـ)

> تحقیق عفیف عُسبران

مع دراسة لحياة عين القضاة وتصوفه وظروف صلبه مقارنة بالحلاج



دار بيبليوي باريس

## مقدمة المصحح

شكوى الغريب رسالة كتبها عبن القضاة في سجن بغداد سنة ٥٧٥، وذلك بضعة اشهر قبل موته، يشكو فيها صروف الزمان ومحنه و بدافع بها عن نفسه ضدالعلماء الذين انهموه بالزندقة والكفر . لقد نشر الاستاذ محمد عبدالجليل هذه الرسالة سنة . ١٩٣ في المجلة الاسيوية الاول مرة عن مخطوطة برلين رقم ٢٠٧٦ . ثم عثرنا مؤخراً في مكتبة السيد ملك في طهر أن على مجموعة خطية من الرسائل بينها منتخبات من رسالة شكوى الغربب إن تعذر الحصول على المجلة المذكورة وعثورنا على مخطوطة ثانية لشكوى الغرب واهتمامنا مدة ثلاث سنوات بعين القضاة و آثاره العربية والفارسية وتشجيع مدير مطبعة جامعة طهر أن لنشر مصنفات الهمذاني ، اقول أن كل هذه العوامل حدت بنا الى أن نعيد تصحيح رسالة الشكوى وننشرها من جديد . واعتمدنا في الطبعة الجديدة على مخطوطة برلين رقم ٢٠٧٦ ورمزنا اليها بحرف B و على مخطوطة ملك رقم ٢٥٧٨ و رمزنا اليها بحرف B و على مخطوطة ملك

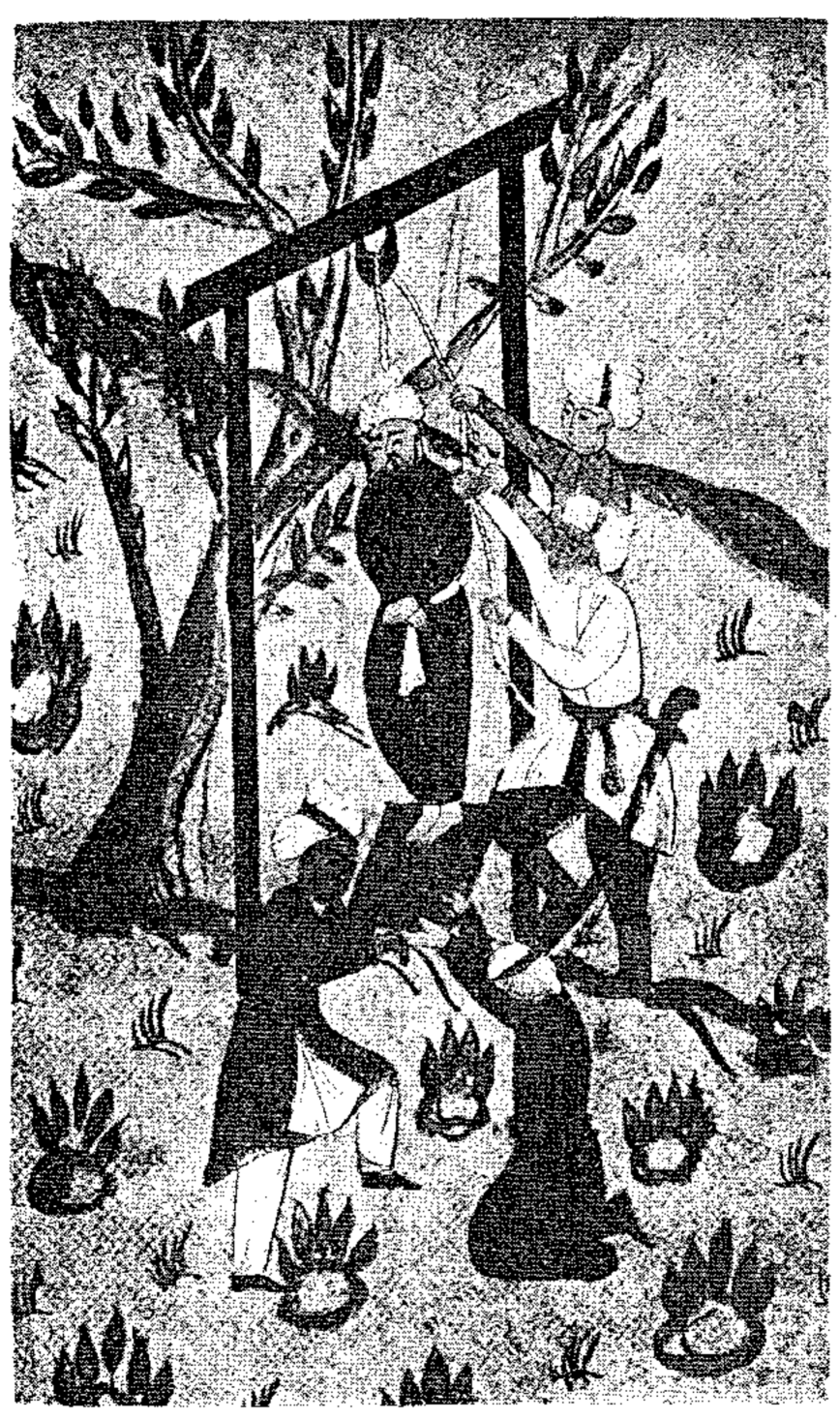
نكتفى فى مقدمة هذه الرسالة ان نعالج مسألة استشهاد عين القضاة الهمذانى ونعرض آراءه الصوفية التى استشهد من اجلها ومن إراد ان يطلع على نرجمة حيانه و آثاره وان يتعرف على آرائه الفلسفية فليراجع مقدمتنا لكتا بين من كتب عين القضاة : كتاب زبدة الحقائق باللغة العربية وكتاب التمهيدات باللغة الفارسية .

ان كتاب خريدة القصر وجريدة العصر لعمادالدين الاصفهاني اقدم سندتاريخي

حفظ لنا ترجمة حياة الهمذاني وسطرلنا مأساة استشهاده وملابسات استباحة دمه ولقد عرف عماد الدين الاصفهاني عين القضاة عن كتب بواسطة عم له اسمه عزيز الدين المستوفى ( وهو من كبار رجالات السلطان محمودين محمدين ملكشاه بن سلجوق ؛ كما ان عمادالدين قد شاهد في مناسبات متعددة كرامات عين القضاة فاعجب بقداسته ، واطلع على افكاره واشعاره فاعجب بعبقريته. وكذلك عاشر الاصفهاني رجالات قصر السلطنة وخبردهاءهم ودسائسهم وخبر بصفة خاصةدسائس وزبر السلطان محمودالوزير الطماع السفاك قوامالدين ناصربن على ابىالفاسم الدركزيني للذاك الوزيرالذي الفي غين المقضاة في سجن بغداد تمسعي في اراقة دمه. اليك اولا ترجمة مقتضبة لحياة عين الفضاة كما ذكرها عمادالامفهاني في كتاب تاريخ آلسلجوق : ﴿ وَكَذَلْكُ عَيْنَ الْقَصَاةُ الْمَيَانِجِي كان من اكابرالائمة والاولياء ذوى الكرمات وقد خلف ابامحمد الغزالي فيالمؤلفات الدينية والمصنفات فحسده جهال الزمان المتلبسون بزي العلماء وحضهم الوزير ابوالقاسم الدركزيني عليه فقصدوه بالابذاء وافضى الامر به الى ان صلبه الوزير بهمذان ولم يراقب فيهالله ولا الايمان ٣٠ اليكالان ترجمة حياة عينالقضاة كما ذكرها عمادالدين الاصفهاني في كتاب خريدة القصر وقد نقلنا هذا المتن عن صورة لمخطوطة اعارنا اياها الاستاذ جلالاالدين محدث : «عينالقضاة الميانجي من اهل همذان أبوالمعالي

١٠ أبونص أحمدبن حامدبن محمدبن عبدالله بن على بن محمود بن هبة الدين الاصفها ني الملف
بعزيز الدين المستوفى وكان من المعجبين بعين القضاة ومن مريديه .

۲- اصل ابی القاسم من بلدة نساباد لکنه کان بنسب نفسه الی در گزین . وقدوصفه عمادالدین الاصفهانی فی کتابه تاریخ دولة آل سلجوق فقال : حل فی دست الملك ففتك و هتك و استباح الدما، وسفك وشرع المنكرات و انكر المشروعات وعادی الكرام و بدد النظام وظاهر الباطنیة و اظهر سنة الجاهلیة و شرع الفتك بالاحرار و المهتك للاستار» ص۱۳۳ تاریخ آل سلجوق طبعة مصر ۱۳۱۸ ۱۹۰۰/۱۳۱۸ تاریخ آل سلجوق طبعة مصر ۱۳۱۸ Bib. Aca. Lug. Bat. av. 21 f ـ ٤



لوحة «مينياتور» هندية فارسية من القرن الثانيءشر هجري مجموعة لندن كليشه Lemare

عبدالله بن ابي بكر محمد بن على بن الحسن بن على الميانجي الاصل الهمذاني لاهل كان الصديق الصادق والموفىالوافي للصدر الشهيد عمي لرحمهالله فلمأ نكبالعم واستتر بدره التم، تقلد الوزير الدركزيني وزر عينالقضاة فاعانه القضاء على قصده وحمله حسده على حصده . فانه كان مناعيان العلماء ومن يضرب به المثل فيالفضل والذكاء ٠ ولم تشرق الغزالة بعد الغزالي علىمثله في فضله وجرى في التصانيف العربية على رسله . وابدعمعانيا فىالحقيقة وسلك فيهاطريق اهلالطريقة وملكالتصرف فىكلامالنصوف وفاحءرفءوفه في المعرفة والتعرف. وتشربت القلوب ماء قبوله وانتشرصيته فيحزون الارض وسهوله واتُخذ قصده منسكا واغتُنِمت زيارته نيمنا وتبركا . ولقد كان من اولياءالله الابدال بل بلغدرجة القطب عليهالسلام وانارت كراماته انارة الشهب؛ فحسده المشبهون باهل العلم ونسبوا الى ذكره كلمات فى مصنفاته لم يتصوروها بالفهم فالتقطوها وافردوها من تركيبانها وحملوها على ظواهرها فيعباراتها ولم يستفسروا منه معانيها ولم يأخذوا عنه مبانيها . وقبضه الوزير العلج وعجل في ظلمه وجار في حكمه وحمله مقيداً الىبغداد ليجدطريقاً فياستباحة دمه <ويأخذه> بجرمه. فلما اعيى عليهالحق اخذته العزة بالاثمالباطل واعاده الىهمذان . وكان هو واعوانه في امر. كاليهود في امر عيسي ... غير انالله عصم نبيه منالكفار «وما قتلوه وما صلبوه واكن شبه لهم، وابلى وليه بالفجار . فتصلب ذلك الوزير الوازر في صلبه، واملى الله لهم وامهلهم، وذلك ليلة الاربعاء السادس منجمادي الانخرة سنة خمس وعشرين وخمس مائة. ولما قدم الى الخشبة المنتصبة عانقها وقرأ: «وسيعلم الذين ظلموا اي منقلب ينقلبون، فما عبرت سنة على ذلك الوزير حتى صلب ومثّل به، وتبعه اعوانه في عطبه:

من يسىء يوماً يسأ به

والدهر لايغترّ به

ولعين القضاة رسالة كتبها الى اخوانه بنى جنسه من حبسه يبكى فيها على نفسه وهى في غاية الاستعطاف قد جمع فيها كل وصف من الاوصاف. وله رسائل فى كل وصف لايتصور معانيها الا الراسخون فى العلم الشامخون بقوة الفهم.

ومن شعره ماذكر ابوالحسن السمعي فيالوشاح:

وقد طويت منى على الهم اضلع ولا وطىء الاجفان بعدك ادمع

تحملت فيك الحتف والنجم جامح فما خدع العينين بعدك منظر

لك الله طلّابة للعلى نفسا اقول لنفسي وهي طالبة العلي هناك مؤرخ آخر واسع الشهرة وهوالفاضي ابوسعيد محمد السمعاني مؤلف كتاب الانساب قدعاصر عينالقضاة ايضاً وذكر فيكتاب الانساب ترجمة حياته لكن الكتاب المذكور لمبسلم منيدي البلي وما وصلنا منه الامختصر لعزالدين ابوالحسن على ابن|الاثير الجزرى . لم يذكر الجزرى الاكلمة مقتضبة فيترجمة ابىالمعالى غير ان مورخي القرن السابع والثامن والتاسع قد ذكروا نقلا عنالسمعاني ترجمة لحياة عينالقضاة بشيء من التفصيل نثبت هذا اكثرها اسهابا وهو ما نقله العسقلاني : ﴿ وَقَدْ قال السمعاني الذي نقل ترجمة من كلامه باعترافه: عبدالله بن محمد بن الحسن بن على الميانجي ابوالمعالي بن ابيبكر من أهل همذان يعرف بعينالقضاة احد فضلاء العصر يضرب به المثل فيالذكاء والفضلكان فيها فاضلا وشاعراً مفلقاً وكان يميل الى الصوفية ويحفظ كلامهم واشاراتهم مالا يدخل تحت الوصف · صنف في فنون العلم وكان حـــنالكلام وكان الناس يعتقدون فيه و يتبركون به. ظهرله القبول التام عندالخاص والعام وكان العزيز الاصفهاني الكاتب يعتقد فيه وكان لايخالفه فيما

يشيربه اليه و كان ابوالقاسم الوزير يباين العزيز فلما هلك العزيز تعرض الوزير لعين القضاة فعمل عليه محضراً اخذ فيه خطوط جماعة من العلماء بإباحة دمه بسبب الفاظ التقطت من تصانيفه شنيعة ينبوعنها السمع ويحتاج الىمراجعة قائلها فيما اراد بها و فقبض عليه ابوالقاسم وحمله الى بغداد مقيدا ثم رده الى همذان فصلبه يرحمهالله ويكافى من ظلمه . ثم ساق السمعانى رسالة عين القضاة التى كتبها وهو فى السجن الى اخوانه يشكو حاله . ومنها:

اسجناً وقيداً واشتياقاً وغربة ونأى حبيب ان ذا لعظيم

ثم ختم ترجمته بانه صلب ظلما في جمادى الاخرى سنة خمس وعشر بن وخمس مائة. نسأل الله الحفظ من اطلاق القلم فيما ينطق بالدماء من غير بحث ، والمسارعة الى الفتوى بالقتل. قلت فتلخص انه انما قتل بغرض الوزير الذي تحامل لاجل مصادقته لعدوه والا لوقتل بسيف الشرع لنوظر واستثيب ، والعلم عندالله عزوجل " .

من الثابت اذن ان عين القضاة قد صلب في همذان ليلة الاربعاء في السادس من الثابت اذن ان عين القضاة قد صلب في همذان ليلة الاربعاء في السادر كزيني وجمادي الاخرة سنة خمس وعشرين وخمس مائة وذلك بايعازمن الوزير الدر كزيني وينقل العسقلاني عن السمعاني بان الوزير عمل محضرا على عين القضاة اخذ فيه خطوط جماعة من العلماء باباحة دمه بسبب الفاظ شنيعة التقطت من تصانيفه ينبوعنها السمع من هم العلماء الذين وقعوا امضاءهم على فرمان اباحة دم عين القضاة ؟ وما هي تلك الالفاظ الثنيعة التي التقطت من مصنفات الهمذاني وكانت سببا لصلبه ؟ لم نهتد حتى الآن الى سند تاريخي يرمى لناضوءا على هذين السؤ الين سوى رسالة شكوى الغريب تلك الرسالة التي كتبها عين القضاة في سجن بغداد دفاعا عن نفه .

۱ـ ميزان العمل ج ٤ ص ٤١٠ . ٣ - إذا ما راجعنا تقويم F. Wüstenfeld وجدنا السادس من جمادى الاخرة سنة ٢٥٥ يقع ليلة الاربعاء .

لابذكر ابوالمعالى شيئا عن اسماء العلماء الذين افتوا باباحة دمه بل يكتفى بان يقول: «قدانكر على طائفة من علماء العصر، احسن الله توفيقهم وسهل الى خير الدارين طريقهم ونزع الغل من صدورهم وهيأ لهم رشداً في المورهم، كلمات مبثوثة في رسالة عملتها منذ عشرين سنة " . ولم يقتصر هؤلاء العلماء على مجرد استنكار آرائه بل نسبوا اليه « كل قبيحة وحملوا ارباب المناصب على ان فضحوني اشد فضيحة . . . وهذه سنة قديمة لله تعالى في عباده اذ لم يزل الفاضل محسوداً وبانواع الاذايا من العوام والعلماء مقصودا " .

هل ناصر المتصوفة عين القضاة ودافعوا عنه ضد علماء الظاهر امانهم دقفوا موقف الشبلي المتفرج امام مقصلة الحلاج في بغداد ؟ لم يتعجب ابوالمعالى كثيرا من مهاجمة علماء الظاهر له ولم يستبعد ما ادى الحسد بهؤلاء العلماء الى قساوة القلب وتحجر الضميراذ اهدروا حقوق العلم ... وسعوا بي الى السلطان واخترعوا على عظيم البهتان "لكنه تألم كثيراً من موقف اخوانه المتصوفين لانهم وقفوا تجاه ما الصق به من التهم موقف المتفرجين اذ الم يقم بواجب حقى علماء الفرق ولانووالمرقعات والخرق " في موقف الما فيما يتعلق بالالفاظ الشنيعة التي انكرها عليه العلماء فنرى أن عين الفضاة بعرضها في رسالة شكوى الغريب جملة جملة ثم يشرح ماقصد من تلك العبارات فيبين تعسف من انكروها عليه ويثبت بانه لم يحد في كل ما كتب قيد شعرة عن تعاليم القرآن والسنة .

واذا ما دققنا في هذه الالفاظ والجمل وجدناها تتعلق بثلاث مسائل: مسألة النبوة، مسألة الشيخ والمريد، ومسألة انحاد الخالق بالانسان المخلوق. سنحاول ان نعرض رأى عين القضاة في كل من هذه المسائل ولن نكتفي بما يقوله لذا ابوالمعالي

۱ \_ الشكوى ص ۲ ؛ ۲ \_ الشكوى ص ۱۱ ؛

٣\_ الشكوى ص ٤٨ ؟

٤ـ الشكوى ص ٤٨ ؛

فىرسالة شكوى الغريب بل نستجلى آراء من سائر آثاره · 1\_ مسألة النبوة

صرح عين الفضاة في كمّابه زبدة الحقائق بان : •حاصل ما يدركه العقل من حقيقة النبوة يرجع الىائبات وجود شيء للنبي بطريق جملي من غير ادراك شيء من حقيقة ذلك الشيء و ماهيته . وهذا الايمان بعيد جدا من الايمان الذي يحصل لصاحب الذوق بحقيقة النبوة . ويكاد يكون التصديق المستفاد منالعلم بحقيقة النبوة شبيها بتصديق يحصل لمن لاذوق له فيالشعر بوجود شيء مجمل. فإنّ من لم يرزق ذرق الشعر قد بتمكن ايضاً من تحصيل اعتقاد ما؛ بوجود شيء لصاحب الذوق واكن يكون ذلك الاعتقاد بعيدا عنحقيقة الخاصيّة التي يختص بها صاحبالذوق، فالايمان بحقيقة النبوة موقوف بنظر ابىالمعالي علىظهور طوروراء طورالعقلووراء طورالولاية «فما ظنك بمن يكذب بطور الولاية وهو الذي يظهر بعدالعقل ولأيظهر طور النبوة الابعده، وأن صدق باللسان او اعتقد بالقلب انه مصدق بحقيقة النبوة فهو مخطيء وبكون مثاله في اعتقاده هذا مثال الاكمه اذا اعتقد انه صدق بوجود اللون وادراك حقيقته حيث ادراك وجود المتلون بقوة اللمس؛ و هيهات فذلك بعيد عن ادراك حقيقة اللون ٢٠ !

لقد انكرعلما عصره عليه هذاالقول ظنا منهم بان من ادعى ان ادراك حقيقة النبوة موقوف على طور وراء طور العقل سد على الناس طريق الايمان بالنبوة اذ العقل هو الذي دل على صدق الانبياء . غير ان ابا المعالى برد عليهم فيقول : • لست ادعى ان الايمان بالنبوة موقوف على ظهور طور وراء العقل بل ادعى ان حقيقة النبوة عبارة عن طور وراء

طورالولاية وان الولاية عبارة عنطور وراء طورالعقل . . . وحقيقة الشيء غير وطريق الاعتراف غير و ويجوز ان يحصل للعاقل من طريق العقل تصديق طور لم ببلغه في نفسه بعد كما ان من حرم ذوق الشعر فقد بحصل له تصديق بوجود شيء لصاحب ذوق مع انه معترف بان لا خبر عنده من حقيقة ذلك الشيء الم

لم يقطرق عينالقضاة في كتاب الزبدة الى مسألة الايمان بالنبوة فحسب بل يتمطرق ايضاً الى القول في تفضيل النبوة على الولاية كما أنه يؤكد لنا ' وخصوصاً في الشكوي بان النبي يشاهد امورالآخرة وان كل ما ذكره النبي في احوال الآخرة من «مذكر ونكير وميزان وحوض وجنة ونار . . . ولذات و آلام . . . وجميع ماورد في القر آن و نطقت به الاخبار الصحاح فهوحق وصدق نؤمن بهايماناً لانتماري فيه <sup>4</sup> ان رأى عينالقضاة فيالنبوة كما عرضه فيالزبدة وكما شرحه في الشكوي لايتعارض مطلقًا مع تعاليم الاسلام غيران لابيالمعالي رأيا آخر فيالنبوة بيّنه في كتاب النمهيدات حيث يقول صراحة بان الولاية ارفع منزلة من النبوة. يقابل الهمداني بينالولاية والنبوة ويعدد خصائص النبي بانه يصنع المعجزات ويشاهد امورالا خرة ويدرك عالم الغيب في المنام ثم يضيف قائلا: ﴿ ينعم الانبياء والرسل \_ عليهم السلام \_ بهذه الخصائص الثلاث كما ينعمالاولياء اذ للاولياء كرامات وفتوح وواقعات. وتحصل لهم هذه الخصائص في ابتداء امرهم واذا ماتوقف الولى وصاحب الملوك عند هذه الخصائص وسكن اليها خيف عليه ان يسقط من القربة فتصير الكرامات والفتوح والواقعات حجابا له يمنعه من الوصول. يجب ان لايتوقف الولى عند هذه الخصائص الثلاث لان بُعدالقربة من الرسالة بعدالثريا من الشرى<sup>٣</sup>٠.

٣ التمهيدات ص ٤٤ ؛

وليست الولاية طوراً من القربة الى الله ارفع منزلة من النبوة فحسب بل إن كل ما يصفه النبى من احوال الاخرة ماهو الا تمثّل بساعد عامة الناس على الاهتمام بامور الغيب. فالنبى عند عين القضاة كماهو عند الفارابي وابن سينا رجل ملهم يعبر عن امور الآخرة بطريقة خيالية من شأنها ان تلبس حقائق الغيب الخفية صورة حسية تمكن العامة من فهمها والاقتناع بها.

واذا ما سألناهمعنماهية امورالآخرة الحسية عارية من كلتوهم وخيالقالوا لنا أن لاوجود لها لان الانسان هوروحه واذا ماتركت الروح الجسد فلايمكن ان تعرف قبراً وجنة وناراً و غيرذلك من الحالات الحسية . لنسمع عين القضاة ماذا يخبرنا عن حقيقةعذابالقبر: « اطلبالقبر فيذانك .كان.مصطفى ـصلعمـ بدعو كل يوم ويقول: اللهم اني اعوذبك من عذاب القبر . والحقيقة ان قبرالانسان جسمه ... اول ماينكشف للسالك من عالم الآخرة احوال القبر فيعلم ان ما وعد به الفاسقون من عذاب القبر كالثعبان والحيات والنار ماهو الاتمثل محض لان العذاباتكلها فيداخل الانسان ... ولنقل كذلك في منكر ونكير فهما فيداخل الانسان . . . رحمالله ابا علىبنسينا لانه اظهر بجلاء عجيب هذا المعنى بكلمتين حيث قال : المنكر هوالعمل السيء والنكير هوالعملالصالح ... واذا ما اردت منالمصطفى شرحا اوفىعنعذاب القبرفاسمعه يقول: انما هي اعمالكم ترد اليكم . . . وكذلك ينبغي ان نفتش عن الصراط في ذاتك . . . وكذلك ما الميزان الا العقل • حاسبوا انفسكم قبل ان تحاسبوا ، . وكذلك ينبغى ان تفتش عن الجنة والنار في داخلك . . . ولقد صدق ذلك شيخنا حيث قال : العشق هوالطريق ورؤية المعشوق هوالجنة والفراق هوالنار والعذاب» · ·

١ ـ النمهيدات ص ٢٨٩ ٢ ٢

إِنَّ فَهُمْ مِسأَلَةَ المُعَادُ الجِسماني وبالتَّالَى الاقرار بوجودٍ مادىللجنَّةُ والنَّارُ مُتَّوقف على فهم طبيعة الانسان • فاذا كان الانسان روحا لاغير وكانت علاقة الروح بالجسم امرا عرضيا كما ظن الفارابي وابن سينا وعين القضاة جاء القول بالمعاد الجسماني خاليا من كل اساس، واذا ما كان جسم الانسان جزءاً اساسيا من وجوده لا الجزء الاساسي ــكما تشهد بذلك التجربة ويؤيده التفكير الصحيح ــ اصبح من الطبيعي ان لاتستقر روحالانسان المفارقة استقراراً كاملا الااذا اعيد للروح رفيقها منجديد . ما هي طبيعة الجسم في عالم الآخرة ؟ لايستطيع العقل البشري ان يحكم بصورة ايجابية في امور الآخرة لانها خارجة عن متناوله لكن العقل يحكم قطعاً باستحالة معاد اجسام من طبيعة اجسامنا الدنيوية ؛ واذا ماكان في موقف بعض الفلاسفة الذبن نفوا معاد الاجسام شيء منالصواب فهو نفيهم معادالجسم بطبيعتهالدنيوية. ونحن نرى ابنسينا في آخر حياته قد عدل عن الجزم بنفي المعاد الجسماني على العموم حيث بقول: قلِمَ لم يقبل النفس الكمال من المفارقات وما الذي يحصل له من الحس والبدن ؟ فان كان استعداداً ، فما القدر الذي يستعد به لقبول الكمالات الحقيقية بعد المفارقة ؟ ولِمَ لايجوز ان يحصل لها استعداد من استعمالها بعض الاجرام السماوية اوغيرها على ما يجوز من استعمالها قبل المفارقة ؟ يجب ان نعلم إنَّا مقصرون عن ادراك براهين اللمّ فيهذه الاشياء بل اذا تأملنا الاحوال الموجودة ارتقينا منها الي كيفية الحال في الاحوال التي قبلها . والذي نعلمه انها ليست بكاملة وليس وجودها وجود المفارقات بكفيها في ان تكمل بلكأنها انما تستعد باحوال تحدث لها مع مباشرة الحس ؛ واما قدر هذا الاستعداد حتى تكمل به فلا أحقه ولعله ان يفطن للمفارقات. واما انها هل بمكنها ان تكتسب هذا الاستعداد باستعمال جسم بعد البدن ؟ قاما جسم مثل البدن

فلا واما الجسم السماوى فامر لا احقه ولا امنعه ولعله بتهيأ ذلك اذا اكتسب من البدن هيئة ما بها يتهيأ استعمال الجرم السماوى ولعله لايتهيأ ذلك . وبالجملة فانا نعلمان للنفوس المفارقة احوالا لانقف عليها ويلازمنا الاحتياط في دارالكسب وطلب ما يمكننا من الاستعداد ، ا

## ٧- مسألة الشيخ والمريد

من اسباب تكفير عين القضاة واباحة دمه رأبه في علاقة المريد بشيخه وهو يذكر هذا السبب و يدافع عن نفسه فيفول: «ومما انكروه على فصولا ذكرت فيها حاجت المريد الى شيخ يسلك به طريق الحق ويهديه المنهج القويم حتى لايضل عن سواء السبيل كما صح عن رسول الله \_ صلى الله عليه \_ انه قال: من مات بغير امام مات ميتة جاهلية ، وكما قال ابويزيد البسطامى: من لم يكن له استاذ فإمامه الشيطان ... وقد اجمع ارباب الحقيقة من اهل التصوف على ان من لاشيخ له فلا دين له . هذا وقد اجمع ارباب الحقيقة من اهل التصوف على مذهب القائلين بالتعليم وفهم من هو مرادى من تلك الفصول أ والخصم حمله على مذهب القائلين بالتعليم وفهم من ذلك القول بالامام المعصوم . وانى يستتب له هذا التعنت وقد اشتمل الفصل الثاني من تلك القول بالامام المعصوم . وانى استنب له هذا التعنت وقد اشتمل الفصل الثاني من المعاليم والبرهان اليقيني ومعلوم ان التعليمي ينكر النظر العقلي ويزعم ان طريق الغظم معرفة الله \_ تعالى \_ هو النبي اوالامام المعصوم " .

ولعين القضاة في كتاب التمهيدات رأى يشبه هذا الرأى اذيقول: ﴿ لَمَا كَانَ ارْشَادُ السّرائر وهداية القلوب امراً لا حد له ولاحصر، وجب ان يطلع الشيخ على كلّ شاردة وواردة من حياة المريد؛ كما انه ينبغي ان يكون الشيخ طبيباً حاذقاً ليستطيع

۱۱ المباحثات س ۱۹۷-۱۹۸ وهو جزء من مجموعة متون نشرها الدكتور عبدالرحمن بدوى
 بعنوان أرسطو عندالعرب ج۱ ؛ ۲ـ راجع الزبدة س۷۲-۷۲ ؛ ۳ـ الشكوى س٠١-۱۱؛

ان يعالج مرض مريده اذ لكل داء دواء ٠٠٠ ولما كان وجود الطبيب الحاذق امراً ضرورياً للمريد اجمع المشايخ ـقدسالله ارواحهمـ بان الشيخ للمريد فريضة ولهذا قيل: « من لاشيخ له لادبن له ١٠٠ .

اذا دققنا فيما ذكره عين القضاة فيكتب الزبدة والنمهيدات والشكوى عن اهمية الشيخ لارشاد المريد السالك لم نر في قوله ما يتعارض معارضة صريحة مع تعاليمالاسلام؛ اما اذا تصفحنا مكانيب ابيالمعالي نراه لايكتفي بان يؤكد علىضرورة الشيخ للمريد السالك كما فعل في كتابي الزبدة والشكوى بل يطلب من المريد أن ينقاد لشيخه انفياداً اعمى ويسلمله تسليما مطلقا .كان عينالقضاة يقضي كثيرا منوقته في ارشاد مريديه بالمراسلة وهاهو يكتب لاحدهم في اهمية التسليم للشيخ فيقول: «لاشرط لك الا ان تكون بين يدى الشيخ كالميت بين يدى الغاسل ٠٠٠ اغلم انه اذا ما صدقت ارادتك في طلب الحق قيّضالله لشيخك العلم اللازم ليكتب لك ما فيه صلاحك ٠٠٠ وانك لانعرف حقاً ما فيه صلاحك ، فشغلك اذن التسليم ، هذه وظيفتك وليس لك وظيفة اخرى. لقد وهبك الله ذاتك فشغلك الأوحد التسليم. والتسليم اطريق طويل أذا ماطويته ظهراك جماله وأذا ما تمكنت في التسليم بانت لك طريق المعشوق . التسليم المطلق نهج المريدين و ما تبقى فعلى الشيخ المرشد . . . لو ارادت النملة ان تذهب من همذان الى الكعبة لتعذر عليها الامر غاية التعذر كنها اذا ما بذلت جهدها ووقفت على جناح حمامة اوباز فسرعان ما يوصلها الطائر الى الكعبة. لايترتب على النملة الا أن تجد لنفسها محلا على جناح الحمامة وما تبقى فليس من عملها ٢٠٠٠ ثم يؤكد عينالقضاة على اهمية التسليم اذ هو ضروري

۱ ـ التمهيدات ص ۱۰ ؛ ۲ ـ مكتوبات T ص ۹۹ ؛

للاخلاص في العمل؛ فالانسان إما أن يقوم باعماله وفقا لرغبته وميوله و أما ابتغاء مرضاة الله خالقه وحبيبه، والشيخ في نظره الطريق الوحيد لعمل مرضاة الله : « تيقن بانك أن عملت عملا من تلقاء ذاتك فلايمكنك أن تقوم به لوجه الله ؛ أما أنا لم تفعل شيئًا بمرادك بل نزولا عند أمر شخص آخر حيئنًذ يكون عملك خالصا لوجه الله الله الم

طرح احد مريدي عين الفضاة على شيخه السؤال التالي: الاتعرف طاعةُ المريد للشيخ حدا ؟ هل يترتب على المريد ان يطيع شيخه طاعة عمياء؟ فاجابه: «ميزة المريد الصوفي الاساسية هو ان لايتبع طريقالله بل ان بنهج طريق شيخه واذا ما استقام في سلوك طريق شيخه اوصله الله الي ما اوصل اليه شيخه بدون عناء ٣٠ ثم يوضح عينالقضاة رأيه لمريده في رسالة اخرى فيقول : ﴿ اعلم أن الارادة عندالصوفية ان يضحي المريد ذاته لشيخه فيجب اولا ان يضحي دينه ثم يضحي ذاته. اندري ما معنى ان يضحى المريد دينه لشيخه ؟ المقصود هو اذا ما طلب الشيخ من مريده امراً يخالف دينه فما على المريد الاالنزول عند امر شيخه ، لانه اذا لم يوافق المريد شيخه حتى في مخالفة دينه فهو لايزال مريدا لدينه الذي اختاره لامريدا لشيخه . . . اذا سلك المريد طريق شيخه كان مريدا حقاً اما اذا سلك طريقاً اختطّه لنفسه فهو مريد نفسه لامريد شيخه ٣٠٠ وقد يقول المريد لشيخه: اني مسلم وان الاسلام هو الصراط المستقيم الذي اذا ما سلكه العبد وصل الىالله ؛ يجب ان تبرهن لي اولا ان ما تأمرني به يتفق مع نهج موسى ياعيسي يامحمد \_عليهم السلام\_ لانني لا اسلك طريقاً قبل ان اتيقن من صحته • لاشك ان مريدا يخطر بباله مثل هذه الخطرات لايصلح للحياة الصوفية، ولوكان اهلالها لما استولت عليه هذه

۱- مكتوبات T س ۱۳۸ ؛

۲ مکتوبات T س ۲۱۳ ؛

۳\_ مکتوبات T ص ۲۵۰ ؛

الخواطر . . . ان اول شرط للموصول الى الله المتصديق باهمية تضحية الارادة الشخصية ... والشرط الثاني انتخاب شيخ ما والتسليم له ١٠٠٠ .

واذا ما سلم المريد ذاته لشيخه هذا التسليم المطلق كان من الطبيعى : د ان تتساوى المذاهب كلها في نظر المريد؛ فاذا ما وجد فرق بين الكفر والاسلام جاءت معرفة هذا الفرق سدا يحول بينه وبين الطلب الصادق ، الامر الذى يمنع المريد من الوصول الى مطلوبه . . كل من يزعم بان طريق اليهود هى الطريق القويم الموصل الى الله ، اوأن طريق المسيحين هى الطريق المستقيم لا يحسب مريدا ، و كذلك ينبغى على المريد ان لا يجزم بان طريق المسلمين هى الطريق القويم فالطالب المريد لايدرى ايهما احسن : مذهب الكفار ام مذهب المسلمين لانه ان علم وفرق بينهما لم يكن طالباً يرغب الوصول الى الله . وإذا اهمل التمييز بين الادبان فكيف يخطر بباله ان الاسلام خير من الكفر ؟ عزيزى اول خطوة ينبغى على طلاب الحق ان يخطوها هو ان يطرحوا جانبا ما اعتادوا عليه من المذاهب الموروثه حتى يصدق فيهم قول الشاعر :

بالقادسية فتنة ما ان يرون العار عارا

لامسلمين ولامجوس ولايهود ولانصاري

بحق الجلالة الازلية ! ان كلمريد طالب يفرق بين مذهب ومذهب ، حتى ولوكان المذهب مذهب الكفار اومذهب المسلمين ، ماخطى بعد خطوة مخلصة في سبيل الله ٢٠ لقد بالغ عين القضاة في اعلاء قيمة الطاعة للتقرب الى الله فعزل العقل عزلا تاما من دائرة الحياة الروحية • والحقيقة ان فصل الارادة في الانسان عن العقل هدم للارادة

ذاتها لانها تصبح انقيادا اعمى ويضحى الانسان عبدا للاهواء والشهوات ولابد للارادة من انباع نورالعقل لان العقل وحده يميز بينالحق والباطل وكل ما عليها انتقوم به هوان تربد الحق والخير باخلاص وتتحرر من التعصب مخلصة في البحث عن الحق بم عليها ان تنفذ ما رآه العقل حقاً وخيراً وان تعمل بما علمها العقل. لقد اخطأ ابوالمعالى حينما قال بالتسليم المطلق للشيخ غير ان خطأه هذا ان دل على شيء فهو يمدل على وعبه من خطر جسيم بعترض الانسان فيمنعه من الوصول الى الله و هذا الخطر هوالانانية وتأليد الذات والطاعة انجع دواء لشفاء مرض الانانية القتال فاذا ماسلم المريد ارادته لشيخه سهل عليه ان ينتص على انانيته وغروره.

لابصح للانسان ان يسلم ارادته تسليما مطلقا الالله الذي هو مصدر كل وجود وحق وخير واذا ما اسلم المريد ارادته لانسان مثله فلايحسن ان يطيع شيخه الاوفقا لشرطين اساسين :

اولا: ان لا يطلب الشيخ من المريد اموراً تتعارض مع الاخلاق ومع ما يعتقده المريد حقاً وخيراً وخصوصاً ان لايعترض امر الشيخ مع ما اوحاه الله للمبشر . المريد حقاً وخيراً وخصوصاً ان لايعترض امر الشيخ مع ما اوحاه الله للمبشر . ثانياً : ان يكون الشيخ وسيطا حقيقيا اأتمنه الله على ارشاد الناس .

لقد اهمل عين القضاة الشرط الاول من شروطي التسليم للشيخ غيرانه اهتم في الشرط الثاني وحاول ان بدلل على ان الشيخ كالنبي في امته او كل الله الده ارشاد الناس: « اذا ماقيل لمحمد : وانك لتهدى الي صراط مستقيم ؛ فقد قيل في حق الشيوخ : وممن خلفنا امة يهدون الى الحق وجعلنا منهم ائمة يهدون بامرنا » أ .

ان القول بضرورة تسليم المريد ذانه للشيخ تسليما مطلقا ادّى بعينالقضاة الي

لكن ذلك لايعنى ان المذاهب لا تختلف فيما بينها اختلافا اساسياً لان الموحدين «غير المجوس الذين يقولون بوجود الهين: اله النور راله الظلمة او اله الطاعة واله المعصية . . . وكذلك هم غير الملاحدة الذين يقولون بان الافلاك صانع العالم و العناصر قديمة . لقد حرمت هذه الافكار الخاطئة المجوس والملاحدة من معرفة الحقيقة "٢ .

غير ان اختلاف المذاهب لابمنع الانسان من الوصول الى الله . فما على المريد الصادق الا ان يحب الله بجماع قلبه متناسياً ما بين الادبان والمذاهب من فروق لان الكفر والايمان مقامان من وراء العرش حجابان ببن الله وبين العبد ... على الانسان ان يكون لاكافراً ولا مسلماً لان الذي هومع الكفر والايمان مازال ينظر الى الله من وراء هذبن الحجابين ، اما السالك المنتهى فلا يرضى الابحجاب كبرياء الله وذانه . اما سمعت ماذا يقول المصطفى عليه السلام : «لى مع الله وقت لا يسعنى فيه ملك مقرب ولانبى مرسل ، ان هذا الحديث يوضح اسرار هذه المقامات الى ابدالا بدين ودهر الداهر بن على مرسل ، ان هذا المحديث يوضح اسرار هذه المقامات الى ابدالا بدين ودهر الداهر بن على برتر تب على المربد أن يتحرر من كل مذهب غير مذهب عشق الله «لان العشق يا عزيزى

١\_ التمهيدات ص ٢٨٥ ؛ ٢٦ التمهيدات ص ٣٠٥ ؛

<sup>.</sup> ما التمهيدات ص ١٢٢ و١٢٣ ؛

دين المريد، وجمال المعشوق مذهبه ... فمن عشق الله اصبح دينه لقاء جمال الله المكشف المنا عين الفضاة عن سرنا كيده على ضرورة تسليم المريد ذا تدللشيخ تسليما مطلفا. فهو يعتقد بان عشق الشيخ والتفاني في طاعته ماهو الاخطوة نحو عشق الله والتفاني في محبته لان: وعشق الله هورأس مال الطالب السالك ولفد قال شيخنا: لا شيخ ابلغ من العشق ... وحينما سألت الشيخ: ما الدليل على الله والله النه هو الله . ان في هذه الكلمة بياناً بليغا: يعني ان الشمس لاترى بالقنديل بل اننا نعرف الشمس بالشمس وهذا هو معنى عرفت ربى بربى . اما أنا فأقول: العشق دليل السالك الى معرفة الله ، وكل من انخذ شيخا غير العشق فلا يعد سالكا اذ لا يتوصل العاشق الى المعشوق الا بالعشق؛ وانه ليرى المعشوق على قدر عشقه و كلما كان العشق اكمل زاد في نظر العاشق جمال المعشوق ؟ .

ما هو اصل اختلاف المذاهب في نظر عين القضاة وما هي علة وجود الكفار والموحدين؟ «خلقالله الانسان بدافع المحبة فانقسمت هذه المحبة الألهية قسمان: نصف اخذه بطل بينما اخذالثاني بطل آخر . ولقد عبر حسين منصور الحلاج عن حقيقة العشق الالهي فقال: «ما صحت الفتوة لاحد الا لاحمد حملهم ولا بليس، انعم حمد بذرة من العشق على الموحدين فجاؤوا مؤمنين، ووهب ابليس المجوس فرة من العشق فجاؤوا كفرة يعبدون الاسنام . اما سمعت ما قال ذاك الشيخ الكبير: الجادة كثيرة ولكن الطريق واحد، "؟ وما الحكمة من خلق محمد وابليس ؟ ان محمداً وابليس اسمان من اسماء الله وصفتان من صفاته (الصفة الاولى: الرحمن الرحيم والصفة الثانية الجبار المتكبر . لقد اوجدالله ابليس من صفة الجبروت واوجد احمد من صفة الرحمة . كيف يمكن ان يكون فصفة الرحمة غذاء احمد وصفة الفهر والغضب غذاء ابليس ه . كيف يمكن ان يكون

٧ التمهيدات ص ٢٨٣ و ٢٨٤؟

١\_ التمهيدات ص ٢٨٥ ؛

٤ - التمهيدات ص ٢٢٧ ؟

٣\_ التمهيدات س ٢٨٤ ؛

ابليس صفة من صفاتالله وهو الذي عصىالله بوم عرض عليه السجود لآدم واصبح فيما بعد رسول الشر والعصيان ؟

لنسمع عين القضاة يجيب عن هذا السؤال الخطير فيقول : " يا حسرتاه! لقد سمع جبريل وميكائيل وغيرهم من الملائكة في عالم الغيب ان اسجدوا لآدم ، بينما قال الله لابليس في عالم غيب الغيب لانسجد لغيرى . . . قال الله لابليس اذن علانية : اسجد لغيرى ؛ بينما خاطمه سرا وامره ان يقول : أأسجد لمن خلقت طيناً الا ؟!

ان عصيان ابليس في نظر الحلاج وعين القضاة امر اعتبارى ظاهرى لان ابليس في الحقيقة مثال المؤمن المتفاني في خدمة الله: فتمر دالشيطان ماهو الا تمرد في الظاهر لان ابليس في الحقيقة مثال الموحد المطيع لله؛ وعداوته لله ماهي الاخدعة بمثلها ابليس على اعين الخلق لانه في الحقيقة مثال العاشق الصادق اذ قبل ان يلبس لباس العداوة لله بينما هو في الحقيقة خليل الله الحميم النسمع ماذا يقول لنا عين القضاة عن عشق ابليس لله: عزيزي انك لاندري ماذا يسمون في المالم الإلهي ذلك العاشق المجنون الذي تدعوه في الدنيا ابليس اذا عرفت اسمه وناديته به عددت نفسك كافراً الويل لي! ماذا تسمع؟ لقد هام هذا المجنون بحب الله أثرى ما كان محك محبته لله ؟ المحك الاول البلاء والقهر والمحك الثاني الملامة والمذلة قيل له: اذا كنت تدعى محبتنا لزمك ان تقيم الدليل على صحة دعواك ثم عرض عليه محك البلاء والقهر ومحك الملامة والمذلة فقبل : وفي الحال جاء هذان المحكان دليلا على عشقه الصادق " أ

لقد لمّح الشيخ احمدالغزالي اليقمة ابليس في كتاب الموانح فذكرعشق ابليس لله

۱ ـ التمهیدات ص ۲۲۷ ؛ ۲ ـ التمهیدات ص ۲۲۱ ؛

٣\_ رسالة السوانح في العشق ص ٣٨ و٣٩ طبع طهران ١٩٤٤ ؛

بكثير من الايجاز بينما نرى الحلاج يذكر القصة كاملة وبشرح مغزاها بالتفصيل . انفق الحلاج وعين القضاة على القول بان محمداً وابليس صفتان من صفات الله : محمد انفق الحلاج وعين القضاة على القول بان محمداً وابليس صفتان من صفات الله : محمد

١\_ نثبت هنا اهم ماقاله الحلاج عن محمد وابليس نظراً لاهمية الموضوع: «ماصحت الدعاوى لاحد الا لابليس واحمد حصلعه فيران ابليس سقط عن العين واحمد حسلعه كشفله عن عين العين . قال لابليس: اسجد ، ولاحمد : انظر . هذا ماسجد واحمد مانظر ؛ ما النفت يمينا ولا شمالا «مازاغ البصر وما طنى» . . . وماكان في اهل السماء موحد مثل ابليس ؛ حيث ابليس تغير عليه الغير وهجر الالحاظ في السير وعبد المعبود على التجريد ولمن حيث وصل الى التفريد ، وظلب حين طالب بالمزيد . فقال له : اسجد ؛ قال : لاغير ؛ قال الهند ؛ قال : لاغير ؛ قال الهند ، فقال الهند .

مالي الي غير سبيل واني محب ذليل

قال له : استكبرت ؛ فقال : لوكان لى معك لحظة لكان يليق في التكبر والمتجبر وأنا الذي عرفتك في الازل . «أنا خيرمنه» لان لى قدمة في الخدمة وليس في الكونين اعرف منى بك ولى فيك ارادة ولك في ارادة : ارادتك في سابقة ان سجدت لغيرك ، فان لم اسجد فلابد لى من الرجوع الى الاصللانك خلقتنى من النار والنار ترجع الى النار ولك التقدير والاختيار :

تيقنت أن القرب والبعد وأحد وأنى وأن أهجرت فالهجر صاحب

النقى موسى عبر وابليس على عتبة الطور فقالله: باابليس مامنعك عن السجود؟ فقال منعنى الدعوى بمعبود واحد ولوسجدت له لكنت مثلك فانك نوديت مرة واحدة «انظر الى الجبل» فنظرت، و نوديت انا الف مرة «ان اسجد» فعاسجدت لدعواى بمعناى . فقال : تركت الامر ؛ قال : كان ذلك ابتلاء لا امرا فقال موسى: لاجرم قد غير صور قك ... قال ابليس : ياموسى ذا وذا تلبيس، والحال لا يعول عليه قانه يحول؛ لكن المعرفة صحيحة كما كانت وما تغيرت وان الشخص قد تغير ؛ فقال موسى: الان تذكره ؛ فقال: ياموسى المكرة لا تذكر، انا المذكور وهومذكور ، ذكره ذكرى وذكرى ذكره ؛ هليكون الذاكرون الا معا؛ خدمتى الان اصفى ووقتى الحلى وذكرى اجلى لانى كنت اخدمه فى القدم لحظى والان اخدمه لحظه . . . هجرنى لمكاشفتى ، كشفنى لوصلى ... وحقه ما الخطأت فى التدبير ولا رددت ما نعدي ولا النول شخص او جسد ولا اعرف ضدا ولا ولدا ، دءواى دعوى الصادقين وانا فى الحب من الصادقين "كتاب الطواسين س ا عـ ٩ ٤ ٤ ولا اعرف ضدا ولا ولدا ، دءواى دعوى الصادقين وانا فى الحب من الصادقين "كتاب الطواسين س ا عـ ٩ ٤ ألم المتمردين و باصراره على ادعاء الالوهية على هافى ذلك من كفر ظاهر وصيان مغضوح : «تناظرت مع ابليس المتمردين و باصراره على ادعاء الالوهية على هافى ذلك من كفر ظاهر وصيان مغضوح : «تناظرت مع ابليس المتمردين و باصراره على ادعاء الالوهية على هافى ذلك من كفر ظاهر وصيان مغضوح : «تناظرت مع ابليس

البفية في الصفحة التالية

صفة الرحمة لانه صفة النور والهداية وابليس صفة الضلالة لانه صفة الظلمة والكفر والخذلان. ومنالطبيعي فيهذهالحالة ان يصدق فيهما الحديث النبويالقائل: • بعثت داعياً وليس الى من الهداية شيء ٬ وخلق ابليس مضلا وليس اليه من الضلالة شيء ٣٠. لقداتفق الحلاج وعين القضاة على القول بان الشيطان في الحقيقة عاشق الألوهية الصادق وخادمالله الامين اما ما اخبر به الوحي عن ابليس على اله ملاك متمرد وعاص شرير وابوالغرور الحقد والبعضوالرياء وكلما هناك منالشرور فماذلك فينظرهما الاتعبير مجازى. ولابدلنا هذا منان تتساءل فنقول: ايليق بالله أن يوحىلنا معلومات خاطئة ويصور لنا الباطلحفاً ؟ اذا ماكان ابليسحبيبالله وخليله فكيف يصوره لنا الله على انه عدوه اللدود ؟ والحقيقة ان اعتبار الشر في ابليس امر مجازي ادى بعين القضاة وغيره الى القول بان الشر في الانسان ايضاً امر اعتباري ومجازي لان كل ما يرتكبه البشر من الشرور من صنع الله أذ لافاعل في الحقيقة الاالله: « هوالذي خلقكم فمنكم كافر ومنكم مؤمن . . . اواه ! السعيد من سعد من بطنامه . . . والشقى من شقى من بطنامه . لذلك كانت افعال الخلق على قسمين : قسم يسبب القربة منالله وقسم يسبب البعد .. انالله خالفنا وخالق افعالنا ــ والله خلفكم وما تعملون ــ لذلك نرىالله يضع

بقية حاشية الصفحة ١٨

وفرعون فى الفتوة فقال ابليس: ان سجدت سقط عنى اسم الفتوة. وقال فرعون: ان آمنت برسوله سقطت من منزلة الفتوة، وقالت انا: ان رجعت عن دعواى وقولى سقطت من بساط الفتوة؛ وقال ابليس انا خير منه حين لم يراء غيره غيرا؛ وقال فرعون: ماعلمت لكرمن اله غيرى حين لم يعرف فى قومه من يعيز بين الحق والباطل. وقلت أنا: ان لم تعرقوه فاعرفوا آثاره وانا ذلك الاثر وانا الحق لانى مازلت بالحق حقا... فصاحبى واستاذى ابليس وقرعون: ابليس هده بالنار ومارجع عن دعواه وفرعون اغرق فى اليم وما رجع عن دعواه ولم يقر بالواسطة البئة. وانا ان قتلت أو صلبت اوقطعت يداى ورجلاى مارجعت عن دعواى». كتاب الطواسين ص٠٥ الى ٢٥؟

۱ ـ التمهيدات ص ۱۸۹ ؛

في طريق عباد. ما يشاء ويقول: \_ هل من خالق غيرالله \_ ٢٠ ثم يضيف عين القضاة فيقول : « عزيزي كل ما رأيت عملا يضاف اليغيرالله احسب هذه الاضافة امراً مجازباً لا حقيقيا ولاتعد الفاعل الحقيقي الاالله ... لاننظر هداية محمد للناس الاامرأ مجاز با وكذلك قل في اضلال ابليس. الحقيقة هي أن تعلم ــانالله يضلمن يشاء و يهدى من يشاء ٢٠ ـ . ولابدلنا من التساءل هنا ايضاً فنقول : اذا ما كانالله يخلق فينا الخير والشر فما الحكمة اذن من بعث الرسل ونصب الشرائع ؟ وماهي حقيقة حرية الانسان و بالتالي مسؤوليته اذا ما كانالله وحده هو المسوؤل عن كل ما يرتكبه الانسان من المظالم ضد نفسه وضد ابناء جنسه وعما يرتكبه من العصيان والكفر ضد ربه وخالقة . ما قيمة شهادة ضمائرنا باننا مسئولين حقاً عن كل ما نقوم به من الخير والشر ؟ واذا ماكان الشر والكفر من عملالله فما غايةالله من خلق الشر والكفر؟ وكيف يمكن ان بريد الخالق الكامل الشر لمخلوقاته واحبائه؟ ولا يكتفي عين القضاة بان يعزو الأضلال والكفر الىالله بواسطة ابليس مل نراه يقدم لنا نظرية مينًا فيزيقية في معنى الشر والظلام وقيمتهما الوجودية وان وجودهما ملازم لوجود الخير والنور فيقول: < عزيزي الحكمة هي ان كل ما وجد ويوجد وسيوجد لايليق ولن يليق ان يكون على خلاف ما هو عليه: لايليق مطلقا ان يكون البياض بلا السواد؛ وكذلك لايليق ان تكون السماء بدون الارض؛ ولايتصور ان يكون جوهر بلاعرض و كذلك لايليق ان يكون محمد بلا ابليس؛ ان الطاعة لاتوجد بدون المعصية والكفر بدون الايمان وكذلك قل فيجملة الاضداد . وهذا هو معنى قول القائل : وبضدها تتبين الاشياء ".

٢ - التمهيدات ص ١٨٨؛

۱\_ التمهيدات ص ۱۸۲ ؛

٣\_ التمهيدات ص ١٨٧ ؛

٣- ممألة اتحاد المخلوق بالخالق او ممألة الحلول

نذكر اولا العبارة التي انكرها الفقهاء على عين القضاة في هذه المسألة و نتبعها بالرد الذي كتبه هو دفاعا عن نفسه ثم نعرض بعض الايضاحات التي ذكرها الشهيد الهمذاني في بقية كتبه ونختم كل ذلك ببعض التعليقات على موقف عين القضاة من مسألة الجلول.

ومن جملة ما انكروه عليه قوله: • إن الله ينبوع الوجود ومصدر الوجود وانه هو الكل وانه هو الوجود الحقيقي وإن ما سواه من حيث ذاته باطل وهالك وفان ومعدوم وانما كان موجوداً من حيث إن القدرة الازلية تقوم وجوده كل فاجاب أن: «قولنا مصدر الوجود وينبوع الوجود كقولنا خالق كل شيء فمن اوله على غير ذلك فهو مخطىء ٠٠٠ ولست انكر قولنا مصدر الوجود و ينبوع الوجود كلمات مجملة محتملة لمعان بعضها خطأ وبعضها صواب ٠٠٠ وكيف وفي رسالتي كلمات مجملة محتملة لمعان بعضها خطأ وبعضها الخصم متعنت اذ الخصم ان كان يفهم من قولنا مصدر الوجود وينبوع الوجود تعربضاً بقدم العالم فقد ذكرت في تلك الرسالة قريبا من عشرة اوراق في حدوث العالم واقمت على ذلك البرهان الفاطع؛ وان كان يفهم منه تعربضاً بنفي علمه بالجزئيات فقد برهنت على ذلك بحيث لايشك كن يفهم منه تعربضاً بنفي علمه بالجزئيات فقد برهنت على ذلك بحيث لايشك فيه عاقل على علمه على المحيث لايشك

وقوله: «الحق ان الله هو الكثير والكل وان ما سواه هوالواحد والجزو ، والجار و المجار و المجار و المعالم فاجاب شارحا بان: «كل الموجودات بالنسبة الى عظمة ذاته كالجزء بالنسبة الى

٢\_ راجع الزبدة ص ٢٤-٤٤.

۱ـــ الشكوى ص ۹؛

٤ ـ الشكوى ص ١٠ ؛

٣\_ راجع الزبدة ص٢٠-٢٢ ؛

٥\_ الزيدة ص ٢١ ؛

الكل وكالواحد بالنسبة الىالكثير اذكل الموجودات قطرة من بحرقدرته .. وليس المراد انالله اكبر من العالم بكثرة الاجزاء بل بعظمة ذاته والمقصود منه الردعلي الفلاسفة حيث قالوا: انالله لم يخلق الاشيئياً واحداً ٠٠ .

وقوله: ﴿ أَشِرَقَتَ سَلَطَنَهُ الْجَلَالَةُ الْآزَلَيَةُ فَبَقَى الْقَلَمِ وَفَنَى الْكَانَبِ ﴾ ﴿ فَاجَابِ بذكر قول الخلدي بان: ﴿ النَّصُوفَ حَالَ تَظْهَرُ فَيُهَا عَيْنَ الرَّبُوبِيَّةَ وَتَضْمَحَلُ فِيهَا عَيْنَ العبودية؛ وهذا هو مرادى حيث اقول: فتلاشى العلم والعقل والقلب وبقى الكاتب بلا هو ... وقال ابوالحسن الاسراري : النصوف هو سهوي عني وتيقظي بربي ٣٠ .

وقوله: ﴿ طَارَالطَائِرُ الَّي عَشَهُ ﴾ فاجاب على هذه العبارة مستشهدا بقول أبي سعيد الخراز : انالله جذب ارواح اوليائه اليه ولذذها بذكره ،° . ثم يقول ذوالنون المصرى: ان لله عباداً بنظرون بأعين القلوب الى محجوب الغيوب فتسيح ارواحهم فيملكوت السماء ثم تعود اليهم بأطيب جني من ثمار السرور . . . ومنذلك آنه تواجد رجل في مجلس بحيىبن معاذ فقيل له: ماهذا ؟ فقال : غابت صفات الانسانية وظهرت احكام الربانية . . . وقال سليمان بن عبدالله : كل نفس مكون فيه ذكر الله فهو متصل بالعرش، ۲€.

وقوله : « لوظهر مما حرى بينهما ( بين سلطان الازل والكانب) ذرة لتلاشي العرش والكرسي،٧٠ . فاجاب انه : ٩ متى خرجت انوار العقول والفهوم تلاشت فيانوار الروح تلاشي أنوار الكواكب والقمر في نور الشمس. ومنها يتحقق أن المتصوفة

۱ ـــ الشكوى ص ۲۲ ؛

۳۰ الشكوي ص ۲۹؛

٥٠ الشكوي ص ٢٨ ؛

٤ الشكوي ص ٢٧ الزيدة ص ٨٥٠

Ý الشكوى ص ٢٨ ٢٩ ؟

٦\_ الشكوي ص ٣٠؛

٧\_ الشكوي ص٢٧ الزبدة ص٨٦ ؛

لا يعنون بالنالاشي عدم الشيء في ذاته بل اختفاؤه بالنسبة الى مدركه . . . واحتراق العرش كتلاشيه ومن غاب عن نفسه فقد اتصل بربه واحترق في حقه كل ما سواه كما حكى عن ابي سعيد الخراز في حكاية انه قال: تهت في البادية فهتف بي هانف وقال: فلو كنت من اهل الوجود حقيقة لعبت عن الاكوان والعرش والكرسي العبت عن الدين والعرش والكرسي العبت عن العبت

وقوله: ﴿ وَمَمَا انكرُوهُ عَلَى فَى تَلَكُ الرَّسَالَةَ < زَبِّدَةَ الْحَقَائَقَ > ان الله مَنْزُهُ عن ان يُدركه الانبياء فضلاً عن غيرهم والادراك ان يحيط المدرك بكمال المدرك وهذا لايتصور الالله فاذاً لايعرفالله غيرالله كما قال الجنيد ، °.

فاجاب: "انما اشكل قولى على من اشكل من حيث ظن ان العلم بوجودالله وبوجود صفائه من العلم والقدرة والحيوة ... هومعر فقالله وادراك حقيقته وليس كذلك ... فالصوفية يفرقون فرقاً عظيما بين العلم بالله وبين معرفة الله؛ والعلم بوجود القديم قريب واليه يشير قوله تعالى : "افى ذلك شك ؟ فاما ادراك حقيقة الذات والمعرفة الحقيقية فليس ذلك الالله ... والعارفون لا ينظرون الى الله من الاشياء بل ينظرون

۱\_ الشكوى ص ۲۸\_۲۹ ؛ ۲\_ الشكوى ص ۲۸ الزبدة ص٥٥ـ۸٦ ؛

٣\_ الشكوى ص ٢٨ ؛ ﴿ ﴿ فَالْمُحْوَى ص ٢٨ الزيدة ص ٩٥-٩٩

٥ \_ الشكوى ص٣٣ - ٣٤ الزبدة ص١٣ ـ ١٤ ؛

في الله الى الاشياء كما قال ابوبكر: ما نظرت في شيء الارأيت الله قبله · وليست هذه الرؤية من الرؤية الحاصلة في الآخرة في شيء بل الرؤية لفظ مشترك بطلقها الفقهاء والصوفية لمعان كثيرة الم

لنرى الآن رأى عين الفضاة في مسألة انحاد المخلوق بالخالق اوحلول الخالق في المخلوق كما جاء في التمهيدات. قلمنا ان العشق في نظر الهمذاني اساس علاقة الخالق بالمخلوق، لكن كيف تنشأ هذه المحبة في قلب الانسان، وكيف تتجلى محبة الخالق للمخلوق؛ احب الله الانسان اولا اذ خلقه ولم يكن شيئاً مذكورا. وقد وعي عين القضاة أسبقية حب الله له فطار قلبه دهشة وفرحا وعرفانا بالجميل، واخذ يردد الآبة الفرآنية، يحبهم ويحبونه، ويهينم بها ما احلاها على قلبه وما اعذبها على لله ان الله المشاق!

و كذلك نرى عين القضاة بهينم بالاحاديث النبوية التي تعبر عما اكتشف من تجربة رهيبة وبتغنى بها: قلب المؤمن بيت الله وسكن الله وعرش الله ، ما وسعنى ارضى ولاسمائى و وسعنى قلب عبدى المؤمن ، لابزال عبدى يتقرب الى بالنوافل حتى احبه فمتى احببته كنت له سمعاً وبصراً ولساناً فبى يسمع وبى يبصر وبى ينطق ، أنا جليس منذكر ني الخ ... وهاهو يناجى ربه ويهمهم في ضميره ليل نهار ويقول : لا اربد ان اعيش لذائى بللذاك الاله المتعالى الذى تنازلوحل في قلبى . لا هم لى الاعمل مرضاة الاله الحبيب والنخلق باخلاقه : ان اكلت اوشر بت او نمت او اشتغلت فاننى اقوم بكل هذه الاعمال من اجل حبيبى ، قله آكل واشرب وبه أسمع وارى . لقد صدق الشبلى حينما قال: العشق نار في القلوب فاحر قت ماسوى المحبوب . نعما حتر قت فتى كل ارادة شخصية .

۱\_ الشكوى ص ۳۶-۳۰؛

وفنيت منى كل رغبة انسانية ، لست انا الذي اعيش بل اصبحت حياتي حياة خالقي وحبيبي . ولقد عبّر الحلاج عن هذه التجربة الحلولية تعبيراً صادقاً حينما قال:

لیس فی المرآة شیء غیرنا نحن روحان حللنا بدنا کل من فرق فرقاً بیننا إن ذكری و ندائی یا أنا و اذا ابصرته ابصرتنا

أنا من اهوی ومن اهوی أنا قد سهی المنشد اذ أنشده انبت الشركة شركا واضحا لا أناديه و لا أذكره فاذا ابصرتنی ابصرته

اذا تأملنا اجوبة عين القضاة كما ذكرها في الشكوى واذا دققنا في شرحه لمعنى ابتحاد الخالق بالمخلوق اوفناء المخلوق في الخالق، وتلاشيه واستغراقه ومحوه وما شابهها من هذه العبارات، كما جاء في كتاب التمهيدات تبين لنا أنه لا يقصد من هذه الالفاظ الفناء الوجودي واضمحلال انسانية العارف اضمحلالا جوهريا بل يقصد بالانحاد او الحلول نوع من استيلاء الألوهية على الانسانية حتى وكأن الطبيعة البشرية تفقد القدرة على التصرف بذاتها بل تصبح اداة تستعملها الألوهية وتتصرف بها كما تشاء؛ ولقد عبر الحلاج في الابيات التالية عن المقصود باستيلاء اللاهوت على الناسوت خير تعبير حيث قال:

سرّ سنا لاهوته الناقب فيصورة الآكل والشارب كلحظة الحاجب للحاجب ٢٠

«سبحان من اظهر ناسونه نم بدا لخلقه ظاهراً حتى لقد عاينه خلقه

واذا ما استولى اللاهوت على ناسوت المؤمن صارت افعال الناسوت افعالاً

١ ديوان الحلاج المقطع الحادى مشر ، تحقيق الاستاذ مسينيون ؛
 ٢ ديوان الحلاج المقطع السابع والخمسون ؛

للاهوت: فان شكر الناسوت الله كان اللاهوت مشكر نفسه بنفسه ، وان عرف الناسوت الله كان الرب يعرف نفسه بنفسه ، ثم يستعبر عين القضاة عبارات من اقوال الحلاج تصور لنا خير تصوير كيفية فناء السالك عن رؤية نفسه وكيفية بقائه بالحق : ﴿ اذا ارادالله ان يوالى عبداً من عباده فتح عليه باب القرب ثم اجلسه على كرسى التوحيد ثم رفع عنه الحجب فيراه بالمشاهدة ، ثم ادخله دار الفردانية ثم كشف عنه رداء الكبرباء والجمال فاذا وقع بصره على الجمال بقى بلاهو ، فحينتذ صار العبد فانيا وبالحق باقيا ، فوقع في حفظه سبحانه وتعالى وبرىء من دعاوى نفسه ، ا

والواقع ان كل ما نقل عين القضاة من الاحاديث النبوية وكل ما ذكر من اقوال المتصوفة لابعني شيئًا آخر الاالقول بان الله حل في قلب المؤمن وانخذه سِكنا . ماذا يقصد عين القضاة بكلمة الحلول ؟ استعمل شهيد همذان كلمة الحلول في كتاب التمهيدات مراراً عديدة وقصد بها دائماً استيلاء اللاهوت على ناسوت العارف . ومناقواله في الحلول: « اذا ما خالجت جذبة من جذبات الحق قلب العارف كانت سحراً . وكأن هذه الجذبة يدّ ندك اركان الانسان دكا ٠٠٠ عندها تتجلى حقيقة « رأى قلبي ربي، ويتحقق العارف من القول المأنور «كونوا ربانيين» · · · الويل لي ! فالحلول قد الفرهنا عنوجهه! عزيزي اذا اردت ان تحظي بالسعادة الابدية ، صاحب حلوليا ساعة منالزمن اىصاحب صوفيا لتعلم من هوالحلولي . لربما قصد هذا المعنى حينما قال ذاك الشيخ : الصوفي هوالله ... كل ماكان لله فهو للحولي الموجّد، وكلما تسمعه منه في هذا المقام فانك تسمعه منالله. الويللي ! كلمناراد ان يسمع الاسرار الالهية بدونواسطة قلله: ليسمعها من عينالقضاة؛ هذا هومعني «انالحق لينطقعلي لسان عمر . . . هذا اسفر الحلول عن وجهه ، هذا انجلي سرٌّ ﴿ تَخَلَقُوا بِاخْلَاقَاللَّهُ ، ٢ .

هل المعارض نظرية الحلول مع تعاليم الاسلام؟ ونقصد بالحلول كما قصد به الحلاج وعين القضاة يعنى حلول الله في قلب الانسان حتى يصيرا روحان في جسد انساني واحد الاخلول من يزعم بان الطبيعة كلها مظهر شخصي للالوهية يعتقد الحلاج وعين القضاة وكثيرون من المتصوفة بان هناك تعارضاً اساسياً بين نظر الشريعة ونظر الحقيقة ؛ فالحلول هو الذي يعبر عن حقيقة علاقتنا بالله غير ان الشريعة نحرم افشاء هذا السر العجيب وتبيح دم كل من يجرأ على هتك سر الربوبية .

لقدعرف شهيد همذان بانافشاء تجربة الحلول امرخطير ربما ادي به اليالصلب بعد التعذيب. كما انه علم كالحلاج بأنه بحق للشريعة لابل بتحتّم على الشريعة ان تبيح دم من يفشي سرالربوبية ويدّعي بان الالوهية حلت في قلب المؤمن ، فلنسمعه بِقُولِ: « اواه ! لا استطيع كلاما ! اما رأبت بان الشريعة صارت رقيبا على اؤلئك الذين يفوهون بكلمة عن الربوبية ؟ كل من يفشي سر الربوبية سفكت الشريعة دمه في الحال ١٠ . لكن كيف يستطيع ان يخمد نار الحب الالهي ، نلك النار الآكلة المتقدة في احشائه ؟ لقد ذاق طعم الالوهية اذ أصبح قلبه عرش الله ، و نَعُم بصحبة سلطان السموات والارضين اذ صار فؤاده سكنا لرب العالمين، فكيف يستطيع أن يخفى الحياة الالهية النابضة في أعماق سريرته ؟ سيفشي سر الربوبية أذ لاعمل له بعد اليوم الا ان يبوح بهذا السر العظيم! وانه ليتنبأ بسفك دمه فرحا طروباً، وانه ليتشوق الى ذلكاليوم بفارغالصبروها هو بكتب فيالسنوات الاخيرة منحياته : •عزيزي انالتلفظ بكلمة العسل غيررؤية العسل، والنظر الىالعسل غير اكله... حبذا لو تصبح حلوليا مثلنا ليكون نصيبك ما سينزلوه بنا عن قريب. انظن بان الفتل في سبيلالله مصيبة او بلاء ؟ كلا ! ان القتل في عرفنا بمثابة الروح ، ماذا تقول ؟ الا يحب الانسان ان

١ ــ التمهيدات ص ٢٣٠ ؛

أينعم عليه بالروح!.. آ، من ذلك اليوم، يوم علق على الصليب حسين منصور الحلاج المير العشاق وقدرة العارفين! عندها قال الشبلى: ناجيت الله في تلك الليلة فقلت: الهى الى متى تقتل المحبين وقال تعالى: الى ان اجد الدية. قلت: يا رب وما ديتك؟ قال لفائي وجمالى دية المحبين والله اعطيناه (للحلاج) مفتاح سر الاسرار فأفشا سرنا فوضعنا في طريقه البلاء حتى يحفظ سرنا الآخرون وغزيزي ماهو سرك وسرك ان يقطع رأسك. عندها يصبح سرك المولى ويا حسرتاه! ليس هذا السر في متناول كل انسان! غدا بعد ايام معدودات سترى يا عزيزي عبن القضاة قد حظى بهذا التوفيق فيقدم عنقه فداء هذا السر ليحظى بالاهارة وافا ما تشوق شهيد همذان للاستشهاد فلم يكن ذلك الا استشهادا لحقيقة عاشها فصارت هي حياته ولم يقدم دمه قرباناً لنظر بة حاكها الوهم والخيال.

اتفق عين الفضاة مع الحلاج على القول بانه بنبغى على الشريعة ان تسفك دم من يبيح سرالر بوبية فلنر الآن كيف يصور لنا شهيد بغداد تعارض نظر الشريعة والحقيقة في مسألة الحلول: قال ابوضر البيضاوى: رأيت قطعة بخط الحلاج عند بعض تلاميذه ؛ اما بعد من علم ان المرء قائم على بساط الشريعة ما لم يصل الى مواقف التوحيد فاذا وصل اليها سقطت من عينه الشريعة واشتغل باللوائح الطالعة من معدن الصدق فاذا ترادفت عليه اللوائح وتتابعت عليه الطوالع صار التوحيد عنده زندقة والشريعة عنده هوسا فبقى بلاعين ولا اثر ، ان استعمل الشريعة استعملها رسما وان نطق بالتوحيد نطق به غلبة وقهراً ، ٢ . ان قوام الشريعة التوحيد ، واساس التوحيد الاقرار بان لااله الالله العلى العظيم المتعالى عن كافة المخلوقات اذ المسافة لامتناهية بين الخالق والمخلوق؛ بينما نرى ان التجربة الحلولية التي عاناها الحلاج وعين القضاة تقوم على

٧\_ اخبار الحلاج رقم ٤٧ تحقيق الاستاذ مسينيون ؛

١ ـ التمهيدات ص ٢٣٥ و٢٣٦ ؟

محوالهوة السحيقة التي نفصل الخالق عن المخلوق ؛ فالحلاج بؤكد لناكما بؤكد لنا عبن القضاة من بعده أن الالوهية حلت في قلبه فاضحي واباها وجوداً واحداً وبروى عن عبدالودود بن سعيد بن عبدالغني الزاهد قال : رأبت الحلاج دخل جامع المنصور . . . فقال : اعلموا ان الله تعالى اباح لكم دمي فاقتلوني . فبكي بعض القوم . فتقدمت من بين الجماعة وقلت : يا شيخ كيف نقتل رجلا يصلي ويصوم ويقرأ القرآن ؟ فقال : ياشيخ المعنى الذي به تحقن الدماء خارج عن الصلاة والصوم وقرآءة القرآن ، فاقتلوني تؤجروا واستربح . فبكي القوم وذهب وتبعته الى داره وقلت : يا شيخ ما معنى هذا ؟ قال : ليس في الدنيا للمسلمين شغل اهم من قتلي . فقلت له : كيف الطربق الي الله تعلى الموابق الى الله المنازانيا لم ترشده عبارانيا ثم قال :

حاشاك حاشاك من انبات اثنين كلى على الكل تلبيس بوجهين فارفع بأنيك انبي من البين

اأنت ام أنا هذا في الهين هوية لك في لائيتي ابداً بيني وبينك أنيي يزاحمني

لقد كشف الله للحلاج عن سر محبته اللامتناهية لانه انخذ قلبه عرشا لالوهيته فهل بكتم عن بنى آدم اخوانه حقيقة هذا السر؟ اما دوت في اذني قلبه الكلمة المأثورة: شر الناس من اكل وحده؟ انه لا يستطيع ان يخفي ما هو اظهر من الشمس في رابعة النهار! اضف الى انه لا يريد ان يطفئي من قلبه هذه النار الالهية ولوكلفه ذلك تضحية حياته . أيخاف الموت وهو ينتظره بفارغ الصبر ؟ الا يود العاشق من صميم قلبه ان يفارق كل شيء لينفرد بالمعشوق ؟ وها نحن نرى الحلاج يهمهم نهاراً وليلا:

ان في قتلى حياني ... من اجل المكرمات

اقتلونی با ثقانی ان عندی محو ذانی



لوحة «ميناتور» فارسية من الفرن الحادى عشر هجرى مخطوطة باريس رقم 1٤٨٩ صفحه٢٦٦. اخذنا هذه اللوحة وباقى اللوحات الموجودة فى الشكوى من كتاب آلام الحلاج تأليف الاستاذ لوبس مسينيون.

و بقائی فی صفانی من فبیح السیئات سئمت نفسی حیاتی فی الرسوم البالیات فاقتلونی و احرقونی بعظامی الفانیات ثم مروا برفاتی فی القبور الدارسات تجدوا سر حبیبی فی الطوایا الباقیات المجدوا سر حبیبی

ماذا يصنعالحلاج والشريعة لنترص عنه اذا ما افشي سرالربوبية؟ الشريعة في نظره الهية واحكامها مقدسة فمن العدل اذن ان تعامله كما تعامل سائر من يخالف تعاليمها وانتسفك دمه لانه لم يكتم سرالر بوبية لذلك نراه يطلب مناللهان يغفر للذبن سيقتلونه تعصباللشريعة . ولقد ذكرلنا ابراهيم بنفاتك ، تلميذ المنصور الذياستشهد مثل استاذه، رأى الحلاج في الحلول واتحاد الخالق بالانسان المخلوق وكيف رضي بحكم الشريعة في اباحة دمه فقال: "لما أنيّ بالحسين بن منصور ليصلب رأى الخشبة والمسامير فضحك كثيراً حتى دمعت عيناه. ثم التفت الى القوم فرأى الشبلي فيما بينهم فقال له : يا أبابكر هل معك سجادتك ؟ فقال بلي يا شيخ . قال : أفرشها لي . ففرشها فصلى الحسين بن منصور عليها ركعتين وكنت قريباً منه فقرأ في الاولى فاتحة الكتاب وقوله تعالى: «لنبلونكم بشيء من الخوف والجوع» وقرأ في الثانية فانحة الكتاب وقوله تعالى : «كل نفس ذائقة الموت ، فلما سلَّم عنها ذكر اشياء لم احفظها وكان مما حفظته : اللهم انك المتجلى عن كل جهة المتخلى من كل جهة . بحق قيامك بحقى وبحق قيامي بحقك، وقيامي بحقك يخالف قيامك بحقي فان قيامي بحقك ناسوتية وقيامك بحقى لاهوتية ، وكما ان ناسوتيتي مستهلكة في لاهوتيك غير ممازجة اياها ، فلاهوتيتك مستولية على ناسوتيتي غير مماسة لها . وبحق قدمك

١ ــ ديوان الحلاج المقطع السابع ؛

على حدثى وحق حدثى تحت ملابس قدمك ان ترزقنى شكرهذه النعمة التى انعمت بها على، حيث غيبت اغيارى عما كشفت لى من مطالع وجهك وحرمت على غيرى ما ابحت لى من النظر فى مكنونات سرك . وهؤلاء عبادك اجتمعوا لقتلى تعصبا لدينك وتقربا اليك فاغفرلهم فانك لو كشفت لهم ما كشفت لى لما فعلوا مافعلوا ، ولوسترت عنى ما سترت عنهم لما ابتليت بما ابتليت . فلك الحمد فيما تفعل ولك الحمد فيما تريد . ثم سكت وناجى سرا . فتقدم ابوالحارث السياف فلطمه لطمة هشم انفه وسال الدم على شيبه ما .

لم بشك الحلاج مطلقا وكذلك لم بشك عين القضاة بان قلب المؤمن عرش الله كما انهما اتفقا على القول بان الشريعة الاسلامية تحرم افشاء سر الربوبية هذا وتبيح دم من يدعى ان الالوهية قدحلت في انسانية المؤمن وان الله قد اتخذ قلب الانسان عرشا وسكنا، ولكن ماهو رأى الشريعة الاسلامية في مسأله الحلول؟ يمكننا ان نقسم موقف المسلمين في مسألة الحلول الى اربعة اقسام: موقف الفقهاء، موقف المفسرين، موقف المتكلمين وموقف الصوفيين:

١- موقف الفقهاء: اما الفقهاء ففئتان: الفئة الاولى وهم الاكثرية الساحقة قدكفرت الحلاج كما كفرت عين القضاة وغيره ممن قالوا بنظرية الحلول من بعده ويمكننا ان نعتبر ابابكر محمد بن داود بن على بن خالف الاصفهائي الملقب بابن داود ممثل هذه الفئة وهو الذي افتى بقتل الحلاج فقال: اذا كان ما اوحاء الله لنبيه صحيحا فاقوال الحلاج مغلوطة مردودة .

اما الفئة الثانية من الفقهاء فهم الذين توقفوا عن الحكم على اقوال المتصوفة وعدّوها خارجة عن اختصاص المحاكم الشرعية ويمكننا أن نعد أبا العباس احمدبن

١\_. إخبار الحلاج ص ٧و٨ ؛

عمر بن سريج ممثلا اهذه الفئة اذ قد طلب منه ان يفتى في قتل الحلاج فرفض . جاء في اخبار الحلاج انه : \* بروى عن ابراهيم بن شببان انه قال : دخلت على ابن سريج يوم قتل الحلاج فقلت : يا ابالعباس ما تقول في فتوى هؤلاء في قتل الرجل؟ قال : لعلهم نسوا قول للله تعالى : أتقتلون رجلا ان يقول دبي الله ؟ وقال الواسطى : قلت لابن سريج : ما تقول في الحلاج ؟ قال ؛ اما أنا اراه حافظاً للقرآن عللما به مناهراً في الفقه عالماً بالحديث والاخبار والسنن صائما الدهر قائماً الليل يعظ ويبكي ويتكلم بكلام المهمه فلا احكم بكفره على . و إن «حكم ابن سريج هذا لا يزال معتبراً حتى الليوم وخاصة عند الشافعية على .

٧- موقف المفسرين: والمفسرون كذلك فئتان الكتفى ان علم باولئك الذين فكروا في تفاسيرهم اقوال المتصوفة في الحلول كابن عظاء والسلمى: فابن عطاء محدث وشيخ يعترف به الحنابلة ؛ اما نفسير السلمى فقد دُرِس في مدرسة فيشابور ومدرسة النظامية ثم جدد نشره البقلى ولابزال يعاد طبعه في الهند حتى اليوم،

س\_ موقف المتكامين: اما المتكلمون فنكتفى بان نذكر موقف علم من اعلامهم
 في مسألة الحلول ولقد لخص ابن تيمية رأيه في هذا الموضوع كما يلي :

«واما قول (الحلاج) بينى وبينك أنيتى از احصنى فارفع بحقك أنيتى من البين، فان هذا الكلام يفسر بمعان اللائة يقوله الزنديق ويقوله الصديق: فالاول مراده به طلب رفع ثبوت أنيته حتى يقال: ان وجوده هوالحق وأنيته هى أنية الحق ولايقال: ان عبرالله ولاسوى الله و والهذا قال سلف هؤلاء الملاحدة: ان الحلاج الصف رجل وذلك انه لم ترفع له الأنية بالمعنى فرفعت له صورة فقتل وهذا القول مع مافيه من الكفر والالحاد فهو متناقض ينقض بعضه بعضا ، فان قوله « بينى وبينك أنيى المناحمني العلاج المناه المناه الله المناه ال

٢٠ - آلام الحلاج ج١ ص ٧٤٠ مسينيون؟

١- اخبار الحالج ص ١٠٢ و ١٠٧؟

خطاب العيرة واثبات أنية بينه وبين ربه وهذا اثبات الهور ثلاثة ، ولذلك يقول : و فارفع بحقك أنيى من البين ، طلباً من غير و أن يرفع الأنية وهو طلب الفناء . والفناء ثلاثة اقسام : فناء عن وجود السوى وفناء عن شهود السوى وفناء عن عبادة السوى و فناء الهل الوحدة الملاحدة كما فسروا به كلام الحلاج وهو ان يجعل الوجود كله وجوداً واحداً .

واما الثاني وهو الفناء عن شهود السوى فهذا هو الذي يعرض لكثير من السالكين كما يحكى عن ابىيزيد وامثاله، وهو مقام الاصطلام وهو ان يغيب بموجوده عن وجوده وبمعبوده عن عبادته وبمشهوده عن شهادته وبمذكوره عنذكره فيفني من لم يكن و يبقى من لم يزل . وهكذا كما يحكي ان رجلا كان يحب آخر فالقي نفسه في الماء فالقي المحب نفسه خلفه فقال: أنا وقعت فَلِمَ وقعت أنت؟ فقال: غبت بك عنى فظننت انك انى . فهذا حال من عجز عن شيء من المخلوقات اذا شهد قلبه وجود الخالق، وهو امر يعرض لطائفة من السالكين. ومن الناس من يجعل هذا من السلوك ومنهم من يجعله غاية السلوك حتى يجعلوا الغاية هوالفذاء في توحيد الرَّبوبية فلا يَفرقون بين المأمور والمحظور والمحبوب والمكروه وهذا غلط عظيم غلطوا فيه بشهود القدر واحكام الربوبية عن شهود المشرع والامر والنهى وعبادةالله وحده وطاعةزسوله . فمنطلب رفع أنيّته بهذا الاعتبار لم يكن محموداً على هذا ولكن قد يكون معذوراً.

واما النوع الثالث وهوالفناء عن عبادة السوى فهذا حال النبيبن وأتباعهم وهو ان يفنى بعبادة الله عن عبادة ماسواه وبحبه عن حب ماسواه وبخشيته عن خشية ماسواه وبالتو كل عليه عن التوكل عماسواه و فهذا تحقيق توحيدالله وحده لاشريك له ، وهو الحنفية ملة ابراهيم . . . < حيث > يفنى < السالك > عن انباع هواه بطاعة الله

فلا يحب الالله ولا يبغض الالله ولا يعطى الالله ولا يمنع الالله ولهذا هو الفناء السرعى الذى بعثالله به رسله وانزل به كتبه ومن قال «فارفع بحقك انبى من البين بمعنى ان برفع هوى نفسه فلا يتبيع هواه ولا يتوكل على نفسه وحوله وقوته بل يكون علمه لله لا لهواه وعمله بالله وبقوته لا بحوله وبقوته كما قال الله تعالى اياك نستعين فهذا حق محموده الله .

3- موقف الصوفية: فمنهم فئة يقولون بالحلول كما اعتقدبه الحلاج وعين القضاة فيقرون بحلول الالوهية . فالشبلي والنصر آبادي وابوسعيد بن ابي الخير وابن خفيف يعترفون باسالة تجربة الحلاج وبصحة مذهبه الصوفي ويجلون بطولته لقبوله الموت وقد اعدوا الطريق بموقفهم هذا للملحمة الحلاجية التي نظمها فريدالدين العطار فيما بعد من لكنهم يأكدون على ضرورة كتمان هذا السر الاعن الخلص من المريدين فيما بعد من الشريعة لاتسمح بافشاء سرالربوبية . واذا ما اوجبت الشريعة سفك دم الولى فلا بخرج حكم الشريعة الصوفي الشهيد من حضيرة الاسلام لان كلا من الضحية والجلاد مسلم امين ".

اما الفئة الثانية من الصوفية قد قبلوا التجربة الحلولية كما قال بها الحلاج وعينالقضاة غيرانهم عبروا عنها بقالب فكرى خاطىء زاعمين بان وجود العالم وجود موهوم وأن لاموجود في الحقيقة الاالله ننهى هذه المقدمة بنقل مختصر لنظرية وجدة الوجود (عند ابن العربي واتباعه) كما عرضها وعلق عليها الشيخ احمد الفاروقي عنه فلن

١\_ مجموعة الرسائل والمسائل ابن تيمية مصر ١٣٤١ ص ٨٢ ؛

۲ اله مارالحلاج المسلوب في الشعر التركى بمثابة الولى الاكبر وكذلك تجل البكداشية صلب الحلاج وتكرم آلامه ؛ ٣٠ راجع آلام الحلاج مسينيون ج١ ص٣٠٥. ٤ المتوفى سنة ١٠٤١ هجرى والملقب بمجدد الالف الثانى لانه جدد الطريقة النقشبندية بعد الالف من الهجرة فأسس النقشبندية الجديدة المنتشرة منذ اربعة قرون في الهند والپاكستان والإفغانستان ؟

اكثر المتصوفة والمتأخرين منهم بصفة خاصة ( بعنى ابنالعربي والجامي ومن تبعهم في القول بوحدة الوجود) بان الممكن هو عين المواجب وقالوا بان صفات الواجب من علم وقدرة النح . . . عين ذاتالله تعالى وان الصفات لاتتمايز فيما بينها فلا يوجد في الله تعدد في الاسماء والافعال وليس هذاك تمايز وتباين . . . وما الاسماء والصفات الاشئون واعتبارات . . . ثم بقولون بأن الحقيقة المحمدية هي التعيُّن الاول للذات الواجبة وان التعين الثاني هو حقائق الممكنات وبسمونها الاعيان الثابتة؛ وهذان التَّعينان العُلميان هما الوحدة والآحدية فلا موجود في الحقيقة الا الذات الالهية أما الاغياناالثابتة فلم تشم رائحةالوجود الخارجيمطلقا ولا يوجد فيالخارج الاالاحدية المجردة عن كل تعين ٬ والكثرة التي نظنها حقيقية ، ماهي الاصورة خيالية للاعيان الثَّابِتَهُ ... وتنقسم هذه الكثرة اذن الى ثلاثة اقسام : القسم الاول وهو التعين الروحي والقسم الثاني هوالتعين المثالي والقسم الثالث هوالتعين الجسدي ويتعلق بعالمالشهادة ... لم يذكر احد قط منالمتصوفة قبلالشيخ محبىالدين ىنالعربي هذهالعلوم ... ولم يشرح احدالاحدية بهذا النوعمن البيان. لقد تكلمالمتصوفة قبله في التوحيد والاتحاد فيغلبات السكرمثل قولهم : سبحاني ما اعظم شأني وأنا الحق وغيرذلك من العبارات لكنهم لم بعيّنوا مقصودهم من الاتحاد ولم يهتدوا الى شرح حقيقة التوحيد. لذلك كان الشيخ برهانا للمتقدمين من هذه الطائفة وحجة للمتأخرين ومع ذلك بقى كثير من الدقائق مستور . . . وُتِّق الفقير الي جلائها؟ \* ثم يشرح لنا الفاروقي كيف ان وجودالعالم في نظره ظلاً لله لا امراً خيالياً كما زعمه ابن العربي فقال: ﴿ انْ وَجُودُ الْعَالَمُ

١ــ المكتوبات باللغة الفارسية للامام الرباني حضرة المجدد الالف الثاني احمدفاروقي ج٢ص.٥ ؟
 ٢ــ مكتوبات الفاروقي ج٢، ص ٥و٦ ؟

وجود خارجی ظلی بینما وجودالله وجود خارجی اصلی لذلك لایصح ان یقال بان العالم عینالله ولابجوز ان بحمل الواحد علی الآخر لان العالم المخلوق والا له الخالق متغایران فی الخارج . . . واذا قبل بان الشیخ محی الدین بن العربی واتباعه یقولون ایضاً بان العالم ظل الله فما الغرق بینك وبینهم ؟ انهم یعتبرون الوجود ظلا بمعنی انه لایوجد الافی الوهم وانه لم یشم رائحة الوجود الخارجی فكثرة الموجودات فی نظرهم امر موهوم ولا وجود الا للوحدة والموجود الخارجی واحد وهوالله . . . بینما وجود الموجودات الظلی فی نظر الفقیر خارجی . . . فاطلاق الوجود علی الموجودات الممكنة (المخلوقات) اطلاق حقیقی لامجازی که .

واذا ما أكد الفاروقي على اصالة وجود الموجودات وعلى اشتراكها في الوجود الخارجي مع وجود الواجب فذلك رد على من يقول بوحدة الوجود ويزعم بان الموجودات ماشمت رائحة الوجود الخارجي لكن ذلك لم يمنعه من التأكيد على التغاير الاساسي بين المخلوقات الممكنة والخالق الواجب؛ فليست المخلوقات عين الخالق لان: والممكن عدم وما انعكس على العدم من الاسماء والصفات الاشيح الاسماء والصفات ومثالها لا عينها ، فالقول بانالله هو عين الاشياء قول خاطيء بل ينبغي ان يقال ان كل شيء من الله عن واذا ما اختلفت الطبيعة الألهية الواجبة عن طبيعة المخلوقات الحادثة اختلافاً جوهريا استحال على طبيعة المخلوق الحادثة الوجود ان تصير طبيعة واجبة الوجود ، فمن المستحيل اذن ان تصبح الطبيعة الانسانية ، المخلوقة الحادثة ، عين الطبيعة الألهية ، فتأليه البشرية لايمكن ان يعنى ان الطبيعة البشرية المبحد طبيعة الهية بل لابد ان يفهم التأليه على معنين لائالث لهما ،

۱۔ مکتوبات الفاروقی ج۲ س ۷و۸ ؛

۱\_ فاما ان نقول بان الطبيعة الانسانية اصبحت الهية اذا ماكان حاملها الشخص الألهى كما هي الحال في المسيح الذي له طبيعةان ، طبيعة الهية وطبيعة انسانية ، في شخص ميتا فيزيقي واحد .

٧- واما ان القول بان الطبيعة الانسانية اصبحت الهية بنشاطها الروحى لا بطبيعتها فاذا ما احبت الارادة البشرية خالفها بجماع قوتها كما يحب ذاته ، وعزمت أن لا تريد الا ما يريدالله وكما يريد اصبحت الهية لانها تشارك الله في ارادته ؛ وكذلك اذا ما تقبّل العقل ما اوحاء الله عن حقيقة ذاته وعاش من هذه الحقيقة الألهية اصبح عقله الهيا لانه يشارك الله في معقوليته لذاته .

اغتنم الفرصة في خانمة هذه المقدمة لاعبرعن بالغ امتناني للدكتور مينوچهر استاذ التصوف و مدير مطبعة جامعة طهران لاهتمامه بنشر هذه الرسالة كما انني اشكر الصديق العزيز الاستاذ فارس أبراهيم حريري لمساعدتي في تنقيح طبعها .

عفيف عسيران

۱ اوغست ۱۹۹۲ طهران { ۲۹ صفر ۱۳۸۲

## رسالة

## شكوى الغريب عن الأوطان الى علماء البلدان

أحقاً عباد الله أن لست صادراً و لا وارداً إلا على رقيب فيما بين الفضلاء، هذه لمعة أصدرها الى المرموقين من العلماء و المشهورين فيما بين الفضلاء، أدام الله ظلالهم ممدودة على أهل الآفاق ولا زالت أقطارها مشرقة بأنوارهم غاية الإشراق، غريب عن وطنه ومبتلى بصروف الزمان و مِحَنِه، عن جفن يُلازمُه الأرق و وساد لا بفارقه القلق و بُكاء طوبل و زفرة و عويل، وهم آخِد بمجامع قلبه وزاده كربا الى كربه، وفؤاد يُشرِق بالكمد أرجاؤه و يَضيق عن تباريحه سُويداؤه، وقلب أحرقه الفراق بنيرانه صبابة الى أحبته و إخوانه، ولوعة تتلظى في الجوانح و نارها و تظهر على مَمَّر الا بام آثارها، و مُنادَمتِه للكواكب و مناجانه لها بالدموع السواك :

أُسِجناً وقيداً واشتياقاً وغربة ونائي َحبيب ؟ إِنِّ فا لَعظيم ُ! ونأَى َحبيب ؟ إِنِّ فا لَعظيم ُ! ومع هذا فلاصدبق َيبشُه بعض أشجانه ويَستروح ُ اليه عمّا يُقاسيه من إخوانه ولا أخ يشكو اليه صروف الدهر ويستعين ُ به على ما يُعالجُه من شدة الأمر ، فهو يُسهرُ الليلَ الطويل ويُقضّى نهارَه بماقيل :

اً كرِّرُ طرفي لاأرى من احبُّهُ وفي الدار ممّن لا احبّ كثير

<sup>3-11</sup> احقا ... الــواكب B ـ M ـ B تهاريح ، كلف المعيشة في المشفة والشدة ا 13-15 ومع ... فيل M ـ B الحبه B أحبة M ||

12

وأذا اشتدُّ به ضيقُ الصدر تعلُّل بإنشادِ هذا الشعر :

و أنزلني طول النوى دَارَ غُربة إذا أشاكلُه إذا شئت لاقيت امرءاً لا أشاكلُه احامتُه حتى أيقال سَجيّة أو ولوكان ذا عقل اكنت أعاقاُه

و إِذَا تَذَكَرٌ عَرَارَ أَرُوَنَدُ وَ حَوْذَانَهَا ، و همذَانَ و بِهَا أَرضَعَتُهُ رَبَاتُ الحجالِ لِبَانَهَا، تَحدَّرَتُ دَمُوعُهُ و تُصدَّعَتُأُ كَبَادُهُ وضَلُوعَهُ و تَلَوَّى وجداً عليَهَا وأنشد شوقًا اليها

ألا ليت شِعرى هل ترى العين مرة فرّى أَلَّتَى أُرُونَدَ من همذان ِ بلاد بها نيطت على تمائمي و ارضِعت من عُفَّاتِها بِلبانِ

و إذا تذكرٌ اخوَانَه أحفى بقول ابنالطُّثرِيَّةِ لسانَه:

لبت الرّياحُ يَجِئننا بكلامِهِم و يَجِئنَهُم مِنّـا بِرَجع كلام برسائل يُمْرِضَنَنَا و وسائل يُشفينَنَا من عُلَّه و هِيسام

ثم شدا بقول حبيب وهو يَحنُّ حَنينَ مشتاق كئيب:

مَا أَقْبَلَتْ أَوْنُجَهُ اللذاتِ سَافِرَةً مُ اللهُ وَلَنُ اللهُ وَلَلُهُ مَا اللهُ وَلَلُ مَا اللهُ وَلَلُ م ولاَغْرُو أَنْ يُغلَب الصِرُ ويَضيقَ عن كتمان سِرَّه الصدرُ ، فالمكروبُ إِذَا تَرَفَعَت

1-5 واذا ... اليها B ـM | 3 حامقه : ساعده على حمقه | عاقله : غالبه في العقل فغلبه | 4 عرار : النرجس البرى | أورند يا الوند : اسم جبلنزه خضر نضر مطل على مدينة همذان | حوذان : نبات طيب الطعم زهره احمر في اصله صفرة | حجال : م حجلة والحجلة ستر يضرب للعروس في جوف البيت اوبيت يزين لها . والعقصود بربات الحجال النساء | 7 نبط عليه الشيء : اي علق عليه | تمائم م. تعيمة وهي خرزة كانوا يعتقدون انها تمام الدواء و الشفاء . . . والتميمة قلادة من سيور و ربما جعلت العوذة التي تعلق في اعناق الصبيان ... وقال وفاع بن قيس الاسدى :

بلاد بها نبطت على تمائمي و أول أرض من جلدي بمرابها (لسان المرب ج ١٤ ص ٣٣٦) الا عفاتم عفة وعفافة وهي بفية اللبن في الضرع الـ 9 ليت M واذا B المجئننا B يجئننا M الـ 10 امرضه : وجده مريضا السالمة : العطش الشديد الـ 12 اللوي : بين الدخول وحومل وهي اسماء امكنة في الجزيرة العربية الـ 13 ترفع : امند وطال الـ 10 ـ 13 برسائل ... ترفعت B ـ M الـ

12

15

زفراته نمّت على أسراره عبراته ، و ليس للانسان بما لايطيقُه يدان · وما أنصف من قال وبيّن هذا الحال:

به زفرات ما بِهن خَفَاءُ تَمُطَّت بِهِنَّ الزفرة الصُّمَدَاءُ

كَمْمَتُ الهُوى بُومِ النُوى فَمْرَ فَعَتْ يَكُدُنَ 'يُقَطِّعِنَ الجيازيم كَلَمَا

والمرحوم من ازدحمت الهمومُ عليه فلم يجد من يتسلَّى به كما أشار بشَّارُ اليه :

و جرَّعتُه من مُرِّ ما أَتجَرَّعُ 6 إذا جعلَت أسرارُ نفسى تطلّعُ أُ

وأبشتُ عَمراً بعضَ مافي جوانِحِي ولانُدَ مِن شكوى إلى ذى حفيظة

و هل يستوعِرُ الطريقَ من وَجِد الرفيق، أو يَتَبَرَّمُ. بِمُنائي دارِه مَن ظَفِرَ بمن

يشاكله فيجواره؟ ألا ترى الي قول ذي القروح وهوفي نزع الروح:

و إنى مقيم ما أقام عسيبُ وكلُ غريب للغريب نَسيبُ

أجارَ تَنا إِنَّ المزارَ قريبُ أَاجارَ تَنا إِنَّا غريبانِ هاهنا

وَ إِن تَهِجُر بِنَا فَالْغَرِيبِ غَرِيبٍ

فإِنْ تَصِلْينا فالمودَّةُ بيننا وَإِن تَهِجُرِ وقد ذكرتُ بشعر ابن ُحجر قولَ طهمان بن عَمرو:

ظلا لكما يا أيُّها العَلَمانِ

أَلَا حَبَّذًا وَاللَّهِ لَوَ تَعَلَّمَانِــهِ ا

و بي صالب ُ الحُمّني إِذَا لَشْفَاني

وماؤكُما العذبُ الذي لوشربتُه

3 النوى: البعد || 4 الحيازيم: م. حيزوم وهو وسط الصدر «قطع الحيازيم» كناية عن نفاذ الصبر التمطت بهن الزفرة: امتدت وطالت || الصعداء: النفس الطويل من هم اوتعب || 7 حفيظة: الحفاظ للذب عن المحارم والمنع لها || 8 تنائى: ابتعاد || 9 ذى القروح: يعنى امرؤ القيس || 10 عسيب: اسم جبل وقال الازهرى هوجبل بعالية نجد معروف، يقال لاأفعل كذا ما أقام عسيب، وقال امرؤ القيس:

فإنى والعبسى في أرض مَذَحِجِ غريبان مجفّوان أكبرُ هنّنا غريبان مُنسانا و مَلقى رحالِنا فَمَن يَرَ مَنسانا و مَلقى رحالِنا وما كان غض الطرف منّا سَجيّة

غریبان دئی الدار مصطحبان ذمیل مکان دمیل مطایانا بکل مکان من الناس یعلم أننا سُبعان و لکننا في مُذحج غُرُبان

وكأنى بالركب العراقي أيوافون همذان و يَحطُّون رحالَهم في محاني ماوَشان و وقد اخضرت منها التلاع والوهاد، وألبسها الربيع حِبْرَة يحسدُها عليها البلاد؛ وهي تَفُوح كالمسك أزهارُها ويَجرى بالماء الزلال أنهارُها، فنزلوا منها في رياض مونِقَة و استظلوا بظلال أشجار مورقة ، فجعلوا أيكرّرون إنشادَ هذا البيت و هم يَتنَوَّحون و بنوح الحمام وتغريد الكعينة:

حيَّاكِ بِمَا همذانُ الغيثُ من بلدٍ لللهِ اللهُ من وادرِ

ثم استقبلهُم الاخوانُ و ساء لهم عن أحوالنا الشيبُ و الثُبّان ، وبلغت القلوبُ

12 الحناجرَ وأخذَتْ عبراتُهُم المحاجرَ وقالوا:

ألا أخبرونا عنده تحبيتُم وَفدا أخوكرم يرعى إذى حسب عهداً فتى ملا الاحشاء هجرانه وَجدا ألاخاب من يشرى ببغداد أروندا

وقالت نساءُ الحتى أينَ ابنُ أَختِنا رعاهُ ضَمانُ الله هل في بلاد كم فإنّ الذي خلّفتموه بأرضكم أبغدادُ كم تنسيه أروند مربعاً

1 مذجح: اسم مكان من ذجح و ذحجت المرأة بولدها: رمت به عند الولادة 1 2 ذميل المطايا: سير النياق سيراً لينا 1 3 ممسى: المكان الذي بمسى فيه 4 غروبان مثنى غرب المحاف المطايا: سير النياق سيراً لينا 1 3 ممسى: المكان الذي بمسى فيه 4 غروبان مثنى غرب المحددة ومحنوة ومحنوة وهمناة وهي منعطف الوادي 1 5و10 ماوشان: واد قرب همذان 1 6 حبرة: خرب منبرود اليمن 1 9 حكميت : عندليب اكميب 8 1 12 محاجر م. محجر وهو ما دار بالمين، الحددة 1 5-12 وكأني . . . وقالوا 8 M 1

رمي کُلُّ جيد ِمِن تُنَهُّدِه عِقدا فَدَّ تُهُنَّ نفسي لو سَمِعنَ بما أرى وكيف أنسى إخواني ولا أحنُّ الى أوطاني و قد قال رسولالله \_ صلىالله عليه وآله\_: يُحبُّ الوطن من الايمان! ولاخفاءَ بأنَّ يُحبُّ الأوطان معجونٌ بفطرة الانسان: 3 أُحَبُّ عبادِ الله ما بين مَنْعَج ِ وَ حَرَّةِ ليلي انتصوب سحاً بها بلادٌ تلقَّتني بِهِنَّ قوابلي وأُوِّلُ أَرضَ مَسَ جلدي تُرابُها ولما قدم أصيل الخُزاعي من مكَّة على رسول الله \_ صلى الله عليه و آله\_ قال له: 6 صف لنا مكَّة ، فجعل يَصِفُها له حتى قال : أَبرَمَ سَامُها و أُمشَرَ إِذْخِرُها ، فقال له عند ذلك: يَا أَسِيلَ دَعَ الْفَوَّادَ يُقَرَّ . وسمع ــصلّى الله عليه\_ بُلال ينشد: ألاليت شعرى هل أبيتنَّ ليلةً بوادٍ و حولي إذخِرٌ وجُليلُ

وهل يبدُونَ لي شامةٌ وطفيلُ

وهل َارِدَنْ يوماً مياه مِجنَّة ِ

فقال له : خَنَنْتَ يَا ابن السوداء ؟ و إِذَا كَانَ أَمَثَالَهِمَ الَّى الْأُوطَانَ بِحِنُّونَ ، ويظهر على ألسِنَتهم ما يضمرون فيقلوبهم و'يجِبّون ، فكيف بي على ضعفي إذا 'منيت' بالغربة 🛚 12 و شدّة الكربة وبلاء السجن و دوام الحزن :

1 جيد: عنق ا تنهده M تنهدها B ا قدتهن ... عقد | M \_ B قد B | 4 M M − B قدا عنق ا تنهده السحاب السحاب : الصب وهطل || 4 منعج : اسممكان من نعج : سمن || حرة : ارطرذات حجارة سود نخرة كأنما احرقت بالنار ... وللعرب جرار معروفة ذواتعده : حرةالنار لبنيسليم وهي،تسمي ام صبار ، وحرة ليلي، وحرة راجل، وحرة النار لبنيءيسي (لسان العرب جه ص٥٣٥) # 4-5 احب. . . ترابها Bـ M # 5 قوابل م. قابلة وهي المرأة التي تأخذ الطفل عند الولادة || 7 إبرم : صارضخما || سلم م. سلمة وهي شجرة من العضاء بديغ بها || امشرالشجر : أكتسي خضرة || 7و9 إذخر : حشيشطيب الربح منالثيل ... وأحدتها اذخرة وهي ثمرة كأنها مكاسح القصب ... و يطحن فيدخل في الطيب (لسان العرب ج٥ ص ٣٨٩) ا 8 الفؤاد يقر B الفلوب تقر M II 9 جليل : هونبت ضعيف يحشى به خصاص البيوت واحدته حليلة ال 10 إنشامة : النافة السودا، ويقال : ماله شامة ولازهرا، يعني ماله نافة سودا، ولابيضاء أ الطفيل : الماء الراكديبقي في الحوض 11-13 فقال ... الحزن M -B أا

فلو أنى و قلبى من حديد لذاب على صلابته الحديد ولو أنّ الغراب العراب الغراب الغراب الغراب الغراب الغراب الغراب

و قد ازدَحَمَت الهموم على و لؤت أعناقها التي ، و صارت الأحشاء لها مَقيلا فلايجد السُلوُ إليها سبيلا ، و صرت أرى العدو كأنى صديقه إذ حمَّلَتْني نكبات الدهر مالا أطيقه . فلو كان ذلك بالجبال تصدَّعت ، أو بالصُم الصلاب إذاً لتَقطَّعَت :

فلو أن مابي بالحصى فكق الحصى و بالربح لم يُسمَع لهُنَ هُبُوبُ أَجِل وهذا الفنُ من العلم و إن كان أعلق بالطباع وأخفَ على الأسماع فقد و دَّغَنهُ و فارقته منذ قاربت البلوغ و راهقته ، فأقبلت على طلب العلوم الدينية و اشتغلت بسُلوك طريق الصوفية وما أقبح بالصوفي أن يُعرض عن شيء نُم يعودُ اليه ويُقبل بقلبه عليه ، وغير خاف أنّ مَن تَبَحَر في العلوم واطّلع على سرّها المكتوم لم يعاود أباجاد في مساعدة قوم أوغاد و معلوم عند العاقل أنّ الطبع يأبي على الناقل ، فمن غالبة صار مغلوباً ، و متى يكون المرغوب عنه مطلوبا ؟ وقد أعرب البدوي عن حاله في هذه الابيات حيث النفت قلبُهُ الى البداوة أشدً الالتفات ، وكان أمل البدوي عن حاله في هذه الابيات حيث النفت قلبُهُ الى البداوة أشدً الالتفات ، وكان أهل البدوي عن حاله في هذه الابيات حيث النفت قلبُهُ الى البداوة أشدً الالتفات ، وكان أهل البدوي عن حاله في هذه الابيات حيث النفت عليه الكتابة وهو يحن الى البدو

<sup>3</sup> مقيل: موضع القيلولة. النوم او الاستراحة في الظهيرة [5] الصم م. صماء و هي الارض الغليظة [11] عاود الرجل: رجع الى الامر الاول [أباجاد: ابجد وهي اول الالفاظ التي جمعت فيها حروف الهجاء في اللغة العربية وهي أبجد خطى كلم سعفص قرشت الخ ... [الوغاد م. وغد: وهو الفنعيف العقل و الدقصود ان العالم لايضيع وقته في تعليم الاغبياء مبادىء القراءة والكتابة [12] الناقل: فا . نقل الشيء حوله من موضع الى موضع والمقصود هنا بالناقل من يريد ان يبدل سجية جبل عليها وان يغير عادة ألفها [14] المدر: مص . الطين العلك الذي لا يخالطه ومل . المدن والقرى لان بنيانها من المدر . الحضر ويقابلها البدو [14] فلو أنى ... البدو [14] [14]

شوقاً إليه حتَّى راجع المألوفَ في بَداوَتِه وقال فيما عَلَبْهُ من غباوتِه :

اللائمة أسطر أمتواليات وآبات وآبات الزان أمفطلات والمعلم المعقدا والموريشات والمرابئين من البنات وما حظ البنين من البنات

أنيتُ مهاجرين فعلموني كناب الله في رَق نفتي وقلموني وخطوا لي أباجاد و قالوا وما أنا و الكتابة و التهجي

وها أنا أعودُ الى ما هو الغرصُ المقصودُ ، و اطالِع الهل العلم لازالَت مشاربُهُم 6 العِذابُ مشارعَ الوُرَاد وأكنافهم الرحابُ مراتع الرُوّاد بِجِليَّة المرى وحقيقة حالى و ما ابتلانى به التقديرُ ممّا لم يخطُر ببالى ، و أستعيرُهم أسماعهم لأَقرعها باشجانِ قلب دام ، و انشدُهم ما قالَه الطائى ابوتمّام:

أكابِرَنا عطفاً علينا فإننا بينا ظَمَا " بَرْح " وأنتم مناهِلُ فرعى الله مناهِلُ فرعى الله من ألقى سمعه إلى لأذاكر و ببعض ما جنت أيدى المقادير على على فقد أنكر على طائفة "من علماء العصر ، أحسن الله أنوفيقهم و سهّل الى خير الدارين 12 طريقهم و نزع الغِلَ من صدورِهم و هُيّاً لهم رُشداً في امورهم ، كلمات م بشونة في رسالة عبلتُها منذ عشرين سَنة ، وكان مقصودي من إملائها شرح أحوال يدّعيها أهل التصوّف و ظهُورُها موقوف على ظهور طور وراء طور العقل و الفلاسفة لتلك 15 الاحوال حمنكرون > لأنهم محبوسون في مضيق العقل . و النبي عندهم عبارة الاحوال حمنكرون > لأنهم محبوسون في مضيق العقل . و النبي عندهم عبارة عن شخص بلغ أقصى درجات العقل . وليس ذلك من الايمان بالنبوة في شيء و إنّما النبُوة أنواع كمالات تحصُلُ في طور وراء طور الولاية ، وطور الولاية وراء طور 18

<sup>3</sup> الرق : جلد رقيق يكتب فيه || 7 مشارع م. مشرع و مشرعة : مورد الشاربة || 10 برح : شديد || 1-18 شوقاً ... طور Bـ M ||

18

العقل. و نعنى بطور الولاية ِ أنَّ الولى يجوزُ أن يُكاشُفَ بمعان ِ لاَيْتَصوَّر للعاقل الوصولُ اليهـا و العُثور ببضاءتِة علمها ، كما أنَّ أبابكر الصديق ـ رضوانالله عليه ـ 3 كوشِفَ فيمرض موته بأنَّ امرأتهُ تلد بنتاً حتى قال لعائشة : إِنَّمَا هُمَا أَخْتَاكِ ، ولم مِكُنَ إِذَ ذَاكَ مِنَ الأَخُوانَ إِلاَّأْسُمَاءُ ، فَعُلِم أَنَه كُوشِفَ بِذَلْكَ . وكذلك قبل له في مرضته ِ هذه : ألا ندعو لك طبيبا ؟ فقال : عندى طبيبُ الأُطبّاء فقال أنا الغعّالُ لما 6 أريدُ ، فَعُلَم من هذا أَذَهُ كُوشِفَ بموته . و من ذلك قولُ نُعمر \_ رضوانالله عليه \_ وهو يومئذ يخطُبُ على المنبَرِ : يا ساريةُ ' الجبلَ ! و سارية أُميرُ بُخدِه بنهاوند . فإنَّ إحاطةً علمِهِ بأخوال ساريةً و قومِه وهو بالمدينة وهُم بنهاوند، و بُلُوغَ صوته الى 9 ساريةً 'و معرفةً أبيبكر بأنَّ امرأتهُ تلِدُ بنتاً و بأنهُ يموتُ في مَرضَهِ ، معان شريفة ۗ و ُامور عالية ۗ لايتصوّر الوصولُ الى أمثالهــا ببضاعة ِ العقل بل بنور إلهى وراء العقل. و من هذا القبيل أنَّ بعض الصحابة ِ دخل على ُعثمان وكان قد نظر في 12 - طريقه ِ الى امرأة ِ فقال له عثمانُ : ما بالُ أُحدِ كم يدخلُ علميَّ وفي عينيُه ِ أَنرُ الزنا؟ فقال!ه : أَوَخَى بعد رسولالله ؟ فقال لا ، ولكن تبصِرة ٌ و برهان ٌ و فراسة ٌ صادقة . أما سمعتَ رسولالله ــصلى الله عليه و آله ـ يقول: إتَّقوا فراسةَ المؤمن فإنَّهُ يَنظُرُ بنورالله؟ 15 وخَرَجَ على ۗ عليهالسلام\_ من منزله صَبيحَةً يومه الذَّى قُتِلَ فيه فجعل يُنشدُ ويكرَّرُ: 

ولا تجزع من الموت إِذَا حَلَّ بواديكَ

ولما قَدِمَ هرِم بن حيّان الكوفةَ لزبارةِ أُونيس القرنتي، وكان قد قصدهُ من

4 نهاوند : مدينة جبلية قرب همذان وعندها انتصر العرب بقيادة نعمان بن المقرن على الفرس بقيادة ذى الحاجبين مردانا ش سنة ٢١ هجرية ١١ عيازيم م . حيزوم : وسط الصدر و شد الحيازيم للموت كنابة عن التهبؤ و الاستعداد لاستقبال الموت ١١ لـ-18 العقل ... من B ال

مَكّة ' لم يزل يُطلبه حتى ظَفِر به · فلما سلّمَ عليه ، قال له أو يس : و عليك السلام يا هرم ' بن حيّان ، فقال له هرم : من أين عرَفت اسمى و اسم أبي وما وأيتْك قبل اليوم ولا وأيتنى ؟ فقال له هرم : الخبير ' عَرَفت وحى روحك حين كلّمَت نفسى نفسك ، ولا وأيتنى ؟ فقال نَبّانى العليم الخبير ' عَرَفت وحى روحك حين كلّمَت نفسى نفسك ، وإنّ المؤمنين ليعرف ' بعضهم بعضاً .

والمقصود أنّ هذه أمور لاتدرك ببضاعة العقل . وقد أنكر علماء العصر على ذلك فيما أنكروه طنّا منهم بأنّ من ادّعى طوراً وراء طور العقل فقد سدّ على الكافة طريق الايمان بالنّبوة إذ العقل هوالذى دَلَ على صدق الأنبياء . ولست أدّعى أنّ الايمان بالنّبوة موقوف على ظهور طور وراء طورالعقل بل أدّعى أنّ حقيقة النّبوة عبارة عن طور وراء طور العقل كما وعبارة عن طور وراء طور العقل كما وسبقت إشارتي اليه . وحقيقة الشيء غير وطريق الاعتراف غير . ويجوز أن يحصل سبقت إشارتي اليه . وحقيقة الشيء غير وطريق الاعتراف غير . ويجوز أن يحصل للعاقل من طريق العقل تصديق طور لم يبلغه في نفسه بعد كما أنّ من حُرِم ذوق الشعر فقد يحصل له تصديق وجود شيء لصاحب ذوق مع أنّه معترف بأنّ لاخبر عنده من حقيقة ذلك الشيء .

على أنَّ الكمالاتِ التي أنكروها على كلّها موجودة لفظاً و معنى في كتب الإمام حجّة الاسلام ابي حامد الغزالي: وذلك كفولنا في صانع العالم: أنه ينبوع الوجود ومصدرُ الوجود ، وأنه هو الكُلُّ ، وأنه الوجود الحقيقي وأنَّ ما سواهُ من حيثُ ذاته باطلُ وهالكُ وفان و معدوم و إنّما كان موجوداً من حيث أنَّ القدرة الازلية تُقوم وجوده . و هذه الالفاظ مذكورة في مواضع كثيرة من وإحياء علوم الدين و في المحمد الانوار ومصفاة الاسرار »؛ وفي النائقة من الضلال و النَّفضِح عن الاحوال » وكل

ذلك من مُصنّفات الغزالي رحمه الله . وقولنا مصدر الوجود وينبوع الوجود كقولنا خالق كلّ حشىء > فمن أوّله على غير ذلك فهو مخطى و دُون الفائل . و الكلام المُجمّل إنما يُرجع في بيانه الى المُجمّل لا الى خصوم المُتَعنِّت ، والمروء مخبوء و نحت لسانِه لا تحت ألسِنة خصمِه . ولست أنكر أنّ قولنا ، مصدر الوجود وينبوع الوجود كلمات مجمّلة محمّلة يتعان بعضُها خطأ وبعضُها صواب و المُحقّق أنّ الغزالي لم يُرد إلّاذلك :

أَثَاكَ النُرجَفُونَ بِرَجِمَ غَيْبِ عَلَى دَهُشٍ فَجَنَّتُكَ بِالْيَـقَينِ

وكيف وفي رسالتي ما لو تَأْمَلُهُ المُنصِفُ عَلِم أَنَّ الخصم مُتَعَلِّتُ إِذَ الخصمُ إِنَّ وَكُيفُ وفي رسالتي ما لو تَوْ بنبوعُ الوجود تعريضاً بقِدَم العالَم فقد ذكرتُ في تلك الرسالة قريباً من عشرة أوراق في حدوث العالم و أقمتُ على ذلك البرهان القاطع، و إِن كَان يَغْهَمُ منهُ تعريضاً بنفي علمه بالجُزئيات فقد برهنتُ على ذلك بحيثُ لايشكُ فيه عاقل.

وممّا أنكرُوه على فصولاً فكرتُ فيها حاجة المربد الى شيخ بسلك به طريق الحق و بهديه المنهج القويم حتى لايضل عن سواء السبيل كما صح عن رسول الله عليه المنهج القويم حتى لايضل عن سواء السبيل كما صح عن رسول الله الحق و يهديه أنه قال: من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية ؛ وكما قال ابويزيد البسطامي : من لم يكن له استاذ فإمامه الشيطان ؛ وقال عمروبن سنان المنبجي وهو من كبار المشايخ : من لم يتأدّب باستاذ فهو بطال وقد أجمّع أرباب الحقيقة من من كبار المشايخ : من لم يتأدّب باستاذ فهو بطال وقد أجمّع أرباب الحقيقة من المناف النصوف على أن من لاشيخ له فلادين له ، هذا هو مرادى في تلك الفصول ،

الوجود B الجود في حاشية 1 2 حشى، > ـ B || دون القائل: الالفائل. فالقائل مصيب و المؤول مخطى. || 7 المرجفون: الذين يخوضون في اشاعة الاخبار السيئة والفتن قصد أن يهيجوا الناس
 || 10 حدوث > حدث B || || 11 حقد > و M || 1-18 ذلك ... الفصول B || M || B ||

و الخصم على مذهب القائلين بالتعليم و فيهم من ذلك ، القول بالإمام المعصوم . وأنى يَستَتِبُ لَهُ هذا التَعنَّتُ وقد اشتَملَ الفصل الثانى من تلك الرسالة على إثبات وجود البارئ \_ جلّ وعزّ من طريق النظر العقلى و البرهان اليقيني . و معلوم أن ق التعليمي يُذكر النظر العقلى ويزعم أن طريق معرفة الله \_ تعالى \_ هوالنبي أو الإمام المعصوم ، فكيف يستجيز الخصم أمثال ذلك و رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلّم للمعصوم ، فكيف يستجيز الخصم أمثال ذلك و رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلّم يقول : با معشر من آن بلسانيه و لمّا يدخل الايمان قلبه الاتنتابوا المسلمين ولا وتشبعوا عوراتهم فإن من يَتَبع عورة أخيه يَتَبع الله عورته و هن يَتَبع الله عورته في حوف بيته . ومِن أبن يجوز للعلماء أن يقولوا مثل ذلك و ينتهجوا في حق مُسلم فضلاً عن عالم هذه المسالك وقد قال سيد الانبياء محمد حملى الله عليه وسلّم \_ : مَن حَدّث بما رأت عيناه وسبعت أذناه كتبه الله من الذين يُحبّون أن وسلّم \_ : مَن حَدّث بما رأت عيناه وسبعت أذناه كتبه الله من الذين يُحبّون أن تشبيع الفاحشة في الذين آمنوا ، لهم عذاب اليم .

ثم لم يَقتَصِروا على مُجرّد الإنكار حتى نسبونى بهذا السبب الى كل ِ قبيحة 12 وَحَملُوا أَرْبابَ المَمناصِ على أَنْ فَضَحُونَى أَنْدَ فضيحة :

اشاعوا لنا في الحتى أشنعَ قصة و كانوا لنا سِلماً فصاروا لنا حربا

وهذه سُنَّة قديمة لله ـتعالى في عباده إذ لم يزل الفاضلُ محسوداً و بأنواع 15 إلا فايا من العوام والعُلماء مقصوداً:

<sup>7</sup> تبع واتبع العورة : تطلبها و بحث عنها 11 كهن لفلان : قضى له بالغيب وحدثه به الـ 1 به . . . . ثما مع مدا

وَهَبُ أَنَّ أَصِحَابَ الأَغْرَاضِ وَجَدُوا فَى الْفَاظِهَا الْمُجَمَّلَةِ مَجَالَ الاعتراض فماذا يقولون في نصوصِها الصريحة التي لانقبَلُ التأويلُ وقد حَضَرني فيما أنا بصَدَدِه لشعرُ الذي قيل:

بِأَكُفِّكُمْ أَمْ تَسْتُرون هلالَها لا نولِفُنَّ دماء كم اشبالَهـا

هل تطمسُون من السماء نجومَها فدعوا الأسودُ خُوادِراً في غيلها

وما لى أستبعدُ ذلك والقرآنُ بَنطِقُ بالحقّ ويقول: "لقد كان في يوسفَ و إخوته آباتُ للسائلين». و غيرُ خاف أنّ الحسد دعا إخوة يوسفَ إلى قتله حيثُ رأوهُ أحبً إلى أبيهم منهم، و نسبوا أباهم يعقوب عليه السلام معذلك الى الضلال كما و حكى عنهم في القرآن: " إنّ أبانا لفي ضلال مبين». و إذا كان أولادُ الأنبياء يجتر ثون في حق أخيهم و أبيهم بسبب الحسد على مثل ذلك فلاعجب لو أقدم أمثالُنا في حق الأجانب على أضعافه. وقال ابوطالب المكّى - رَحِمَه الله .. : قد عَذَّدتُ أمثالُنا في حق بوسف من قولهم "ليوسُفُ وأخوه أحبُ الى أبينا مناً» الى قوله "وكانوا فيه من الزاهدين " نيّغاً و أربعين خطيئة بعضها من الصغائر و بعضها من الكبائر فيه من الزاهدين " نيّغاً و أربعين خطيئة بعضها من الصغائر و بعضها بدقيق النظر قد يجتمع في الكلمة الواحدة خطيئتان و ثلاث وأربع " استخرجتُها بدقيق النظر قد خفايا الذُنوب.

والحسدُ من كبائر المُهاِكات ولاينجو منه أُحدُ بِنَصَ رسولالله عليه عليه والحسدُ من كبائر المُهاِكات ولاينجو منه أُحدُ بِنَصَ رسولالله عليه عليه عليه عليه عليه والحيثُ يقول: ثلاثة لاينجو منهُن أحدُ : الظَنْ والطيرةُ والحسدُ . وقد ورَدَ في رواية

12

18

الخرى إمكان النجاة حيث قال ـ صلى الله عليه وسلّم ـ : ثلاثة ۖ قُلَّ مَن ينجو منهن ، و قال \_عليهالسلام\_: الحسدُ يأكل الحسناتِ كما تأكّل النارُ الحطب. و قـأل ـ عليهالسلامـ: سِتَّةٌ مدَّخلون النارَ قبلَ الحساب بِست : السلاطينُ بالجورِ ، والعربُ عليه بالعصبيّة ، و الدهاقين ُ بالكبر ، و أهلُ السوادِ بالجهل ، و التجّارُ بالخيانة ِ ، و العلماءُ بالحسد . و قال مصلى الله عليه و آله ـ : كادَ الحسدُ يَغلب التَّدَرَ و لذلك أَمَرَ الله ـ تعالى ـ محمداً بالاستعاذة ِ منه فقال ـ جلّ مِن قائل ـ « قُل أعوذ بِربِ الفَلَقِ ّ الى قوله «و مِن 6 شُرِّحاسد إذا حَسَدٌ . وما عليَّ من الحاسد و غرضه الفاسد و يكفيه ما البُّلِيُّ به سن هذه الرذيلة و مُعاداتِه لِأهل الفضيلة . و لِرَداءَة ِ هذا الخُلق و ضلال ِ من أَفسدَهُ

> أتدري على من أسأت الأدب بأَنْكُ لَم ترضَ لِي مَا وَهَب و سَدَّ عليك طريقَ الطَّلَب

الاُقل لِمَن بأت لي حاسداً أسأت على الله في فعلِه فجازاك عنه بأن زادتي

ولاغرة أن يحسُدُوني أَوَ لا تُرَى قول الشاعر:

وليس بعارٍ أَن يُسَبُّ مُسَوَّد وَيُحسَدُ، والمحسودُ في موضع الشُّطبِ

ولادّ بلمحسود وقد أناهُ اللهُ فضله ولولا ذلك لما تَمَنَّى الحاسدُ أنْ يكونَ 15 مِثْلُه . ولا عَتَبَ على من حَسَدَ مرموقاً يُغادرُ مَن سابقَه في حلَبَاتِ العلمِ مسبُوقا وقد وَطِيء بقدمِه تُعْهَمُ الكواكبِ حتى صارَ مَفخَراً لِلاَباعِدِ و الاَقارب. فما أبعدَ عن الكمال من يُعادي الخُسَّاد؛ ولقد أُحسَنَ من قال حمَّنَ البيت وأجاد:

<sup>4</sup> دهاقين م . دهقان : رئيس اقليم 11 6-7 سورة ١١٣ (الفلق) آية ١ۅ٥ ك 14 مسود فا. سوده: جعله سيدا اا قطب: حديدة في الطبق الاسفل من الرحى يدورعليها الطبق الاعلى. مدار الشيء. سيدالةوم الذي يدور عليه إمرهم ال 1-18 اخرى ... واجاد B - M ال

18

أعذُر حسودَكَ فيما قد خُصِصْتَ بِهِ

إنَّ العُلى حَسَن في مثلها الحسدُ

هذا وقد نسبوني الى دَءوى النَبوّة أيضاً بسبب كلمات من مُصطَلَحات الصوفية
 كَلفْظ التلاشي والفناء:

لقد ضربوني في هوي أمِّ جعفر بكُل عِصاً حتى رُميتُ بِمغرَفَة

وما أبردَ التعصُّبَ إذا انتهى الى هذا الحدِّ او ما أقبحَ الحددَ ولاسيما بالعالِم إذا حمله على أمثالِ ذلك ا 'نمَّ لايستحيى أنْ يَنسُبَ مُسلِماً فضلاً عن عالِم الى قبائح معتقدات يَستنكِف أنْ يعتقدُها المجوس و النصارى الذين يُكذَبون سيد الانبياء، لابل ولا يعتقدُها البراهمة الذين هم لأصلِ النبوّة منكرون و الزنادقة الذين منكرون المرسِل مع الرسُل:

رمونی و إباها بشنعاءَ 'هم بها أحق ' أدال الله' منهم فعَجّلا بأمر ثركناه و رَبِّ محمد عَياناً فإمّا عِفْةً و تجمُّلا

و أمثالُ هذه التمويهاتِ لانخفى على من جالسَ العلماءَ و زاحم برُكبته الفضلاء حتى وقف على الفُرقِ بين الباطِل و الحق، و عرَفَ المذاهِب المُبتَدَءة و الفضلاء حتى وقف على الفُرقِ بين الباطِل و الحق، و عرَفَ المذاهِب المُبتَدَءة و الأباطيلَ المُخترعة و تحقَّقَ ما ادرجَ عليه السلف الصالحُ من سلوكِ الصراطِ المستقيم و ملازمة المنهج القويم. وما أليَقَ ما قال الكوفى بهذه الحال فقد بَينَ أنَّ أهل الفضل لايضُرُهم مايقول حسدةُ الجهّال:

و إذا أتنكَ مذمّتي من ناقص فهي الشهادة لي بأنّي فاضل. و كأنّه نظر الى الأوّل و بيته الأَّر المُحجّل:

 <sup>11</sup> إدال الله فلانا من عدوه: جعل الكرة له على عدوه الـ 15 السلف: في حاشية المخطوطة .
 العمل M | 1-18 اعذر , . . فاضل B | M | 13 الاول: مقصوده المتنبى ||

و إذا أراد اللهُ نشر فضيلة ضيلة ضويَت، أتاحَ لها لسانَ حسود و غيرُ خاف على العلماء أنَّ لِـكُلِّ فريق إصطلاحاً متَّفَقاً عليه فيما بينهم. ولا يعرفُ اصطلاحاتِ كل ِفريقِ إِلَامن سلَك طريقَهم، فرتِما لايعرِفُ النحويُّ 3 اصطلاحات ِ النَّسَّايين مِن الشغب و القبيلة ِ والبَّطَن ِ والفِّخْذِ (بسكون الخَّاء) و العشيرة والعَمارةِ والتذبيل وضربِ النساء كما لايعرفُ النسّابَةُ اصطلاحَ النُحاةِ منالمُعَربِ و المَبْنَى، و المُبتَدأُ و الخبر، و الجملةِ المُركَبةِ من الفعل و الفاعل، و المَعرفةِ 6 والنكرةِ ، و اللازمِ و المتعدّى ، و المُهْردِ والمضاف ، و المرخمِّ والمفعول له ومعه ، و الأسماءِ المُنصَرِفةِ وغيرِ المُنصَرِفة . وكذا التصريفيُّ لابعرفُ اصطلاحَ المتكلِّم ِ من الجوهرِ والعَرَضِ ، و التَحيُّزِ والجِسم ، والكون والحركة والسكون ، والاجتماع ِ و والكِنْب. كما لايعرف المنكلمُ اصطلاحَ أهل التصريف منذواتِ الثلاثة و ذواتِ الأربعة و الأجوَف والناقص و اللفيف و الزيادة و الأبدال و الإدغام، اللَّهُمُّ رَالَاإِذَا نَظَر في العِلمينِ جميعاً فيكون عارفاً بالإصطلاحين. وكذلك الفقيهُ لايعرفُ 12 اصطلاح المحدِّنين من الضعيف والمتروك والغريب والعزيز والمشهور . ولا المحدِّثُ

<sup>4</sup> النابين م. نساب: العالم بالانساب والنسب علم تعرف به القرابات التي بين القبائل فتلحق قروعها باصولها إلى الشعب: القبيلة العظيمة السلطان من القوم دون القبيلة الفخذ: حي الرجل الله والمعارة: الحي العظيم. القبيلة السلطان الماء حدث دفعة واحدة كانقلاب الماء حواء ، فاذا كان حدوث الشيء على التدريج فهو الحركة السلطان الاجتماع: تقارب اجسام بعضها من بعض السلطان الكسب: هوالفعل المفضى الى اجتناب نفع او دقع ض السلطان المعلمة من الحديث. ما كان ادنى مرتبة من الحسن وضعفه يكون تارة اضعف بعضى الرواة من عدم العدالة أو سوء الحفظ أو تهمة في العقيدة ، وتارة بعلل اخرى مثل الارسال و الانقطاع و التدليس السلطان الغريب من الحديث: ما يكون اسناده متصلا الى رسول الشطاع و التدليس التعليب أو من اتباع اتباع النابعين السلامة واحد أما من التابعين أو من اتباع أتباع النابعين الشاهور من الحديث: هو ما كان من الاحاد في الاصل ثم اشتهر قصار ينقله قوم لا يتصور تواطؤهم على الكذب فيكون كالمتواتر بعد القرن الاول الله 1-13 وإذا ... المحدث الله السلام الله المحدث الله الله المنابعين المحدث السلام السلام المحدث الله السلام السلام المحدث الله السلام السلام المحدث السلام المحدث السلام ا

يعرف إصطلاح الفقهاء من العقد و الشفقة و الفرائض و الدور و الايلاء و الظهار و الكتابة . وكذلك المحاسب لايعرف ما اصطلح عليه الأصوليون من الفرع و الأصل و العبلة و العكم ، و الواجب و المندوب و المكروه و المحظور و العباح ، والموسّع والمُصنّق ، والمُعيّن والمُخيّن ، والمُقيّد والمُطلق ، والخاص والعام ، والناسِخ و المنسوخ ، و التقليد و الاجتهاد . كما لابعرف الأصولي مصطلحات الحسّاب من و التمنسوخ ، و التقليد و الاجتهاد . كما لابعرف الأصولي مصطلحات الحسّاب من و الجمع والتفريق والجدر والكعب و الاصم و المفتوح والشيء والمال واموال الاموال وكعاب الكعاب . و المروضي لابعرف مراد المنطقي بالمحمول و الموضوع ، والسلب والايجاب ، والحملي والشرطي ، والضرب والشكل . كما لابعرف المنطقي والسلب والايجاب ، والحملي والشرطي ، والضرب والشكل . كما لابعرف المنطقية

 الشفعة : هي تملك المجاور العقار المقصود بيعه جبراً بدفع الثمن الذي قام عليه العقد || الدور : هو توقف الشيء على ما يتوقف عليه ، ويسمى الدور المصرح كما يتوقف ا على ب وبالعكس ؟ أوبمراتب ويسمى الدور المضمركما يتوقف اعلى ب وبعلى ج وجعلى الالايلاء: هواليمين على ترك وطء المنكوحة مدة ، مثل : والله لا اجامعك اربعة اشهر لا الظهار ؛ مص . ظاهر الرجل اي قال الزوجتهأنت على كظهر امي ايانت علىحرام كأمه وبنته واخته 1 2 الكتابة : اعتاق المملوك يدا حالا. ورقبة مالا حتى لايكون للمولىسبيل على اكسابه 1 الاصولى : العالم بالاصول والاصل هوما يثبت حكمه بنفسه ويبنى عليه غيره واصول الفقه هوالعلم بالقواعد العامة التي يتوصل بها الىالفقه أأ الفرع : خلاف الاصل وهواسم لشيء يبني على غيره !! 3 العلة في الشريعة عبارة عما يجب الحكم به !! الحكم : اسناد امر الىآخر ايجابا او سلباً والحكم الشرعي عبارة عن حكمالله ــتعالىــ المتعلق بافعال المكلفين ال المندوب عندالفقها، : هو الفعل الذي يكون واجحاً على تركه في نظر الشارع ويكون تركه جائزاً اا 4 <المعين> المبهم B ال 5 الحساب م. حسابي : و هو العالم بالحساب || 6 الاصم : هو العدد الذي لايقسمقسمة صحيحة الاعلىنفسه || الشيء : العدر المجهول المرموز اليهبحرف ما س مثلا || المال : هو تجذير المجهول س٢ ١ مال المال : هو تجذير المال س٤ ١ كعب : هو تكعيب المجهول س٣ كعب الكعب : هو تكعيب المجهول المكعب س٦ || 7 العروضي : العالم؛العروض والعروض ميزان الشعر || 8 الضرب : هو اقتران القضية الصغرى بالكبرى في الفياس الحملي و يسمى فرينة ايضًا !! الشكل: هو وضع الاوسط عند الحدين|الاخرين إي|لحد الاصغر والاكبر والاشكال|ربعة # 1-8 بعرف ... المنطقي B- M ال

مرا دَالعَروضِيّ من السببِ و الوتِدِ و الفاصلة و البحر و الضرب و الطويل و المديد و البسيط والمُتقارب.

والمقصود من نمهيد هذه الفاعدة أن إلكار عام رجالا عليه مدارهم وبجب و الرجوع في تعرف اصطلاحات فيما بينهم الرجوع في تعرف اصطلاحاتهم اليه ، فكذا الصوفية لهم اصطلاحات فيما بينهم لا يعرف معانيها غيرهم . وأعنى بالصوفية أقواماً أقبلوا بكنه الهمة على الله واشتغلوا بسلوك طريقه - وأوّل طريقتهم مجاهدة العدو و ملازمة الذكر وهم الموعودون في الكتاب الاعظم بهداية السبيل كما قال تعالى - : "والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سألنا» . فمن لم يعرف من المجاهدة ، وهي أول طريقة الصوفية ، إلا استها فكيف يجوز أن يتصوف في اصطلاحاتهم التي لا يعرف معانيها إلا المنتهون! ومن لم يعرف من الفقه إلا الاسم كيف يجوز له أن يتصرف في ألفاظ لا يعرف معانيها الا الأكابر من الفقهاء؟!

و لم يكن السالِكون الطريق الله في الاعصار السالِفَة و القرون الأوَل أَيْعرَّفُون 12 باسم النصَوِّف و إِنّما الصوفي لفظ اشتَهر في القرن الثالث. و أولُ من سُمِّي ببغداد

بهذا الاسم عَبْدكَ الصوفي و هو من كِبارِ المشايخ و قُدَمائهم وكان قُبلَ بِشرِ بنِ الحارث ِ الحافي و السَرِي بنِ المُفلِسِ السقطي .

و المجاهدة و الفط من من المنافقة و الطب و النحو ، و كما لا يعرف معانى هذه الألفاظ إلا من نظر في هذه العلوم نظراً مُحيطا بِجُمَلها و تفاصيلها فكذلك المجاهدة علم برأسها ولا يعرفه إلا من نظر فيه نظراً شافيا. وعلى هذا العلم يشتمل و المجاهدة علم برأسها ولا يعرفه إلا من نظر فيه نظراً شافيا. وعلى هذا العلم منال منال و قوت القلوب لا بي طالب المكمي على ما أَثَانُ . ثم عِلْم المجاهدة إذا حصل المطالب لم يُغن ذلك عنه شيئا دون أن يجاهد كما أن المريض و إن كان حاذ قا العلم المجاهدة وجاهد في الله حق جهاد و هداه الله سيئله وعلم ما منال من يعلم كما قال المجاهدة وجاهد في الله حق جهاد هداه الله سيئله وعلم ما منال بي نوراً تفر قون به بين المجاهدة والباطل و الى هذا المعنى يشير قوله : «و إن تطبعوه تهتدوا» وقوله : «ولو أن المرافقة والباطل و الى هذا المعنى يشير قوله : «و إن تطبعوه تهتدوا» وقوله : «ولو أن أهل المرفى آمنوا واتقوا الله مناطعه عليهم بَر كات من السماء .

وهده هي الحكمة المشارُ اليها في قوله تعالى: « يُؤْرِني الحكمة من يَشاءُ المُثارُ اليها في قوله تعالى: « يُؤْرِني الحكمة من القال والفيل ومَن يُؤْتَ الحكمة فقد أورِني خيراً كثيرا » و الحكمة لا تَحصُل من القال والفيل بلل هي ميراثُ الصَمت كما قال \_ عليه السلام\_: « إذا رأيتم الرجل صَموناً وقوراً

 <sup>5</sup> المجاهدة علم برأسها : المجاهدة علم مستقل بنفسه || 11 سورة ٨ (الانفال) آية ٢٩ م || 12 سورة المجاهدة علم برأسها : المجاهدة علم مستقل بنفسه || 11 سورة ٨ (الانفال) آية ١٩٠٤م || ٢٤ (النور) آية ١٩٠٤م || ٢٤ (النورة) آية ٢٦٦م || ١٤ - 14 سورة ٢ (البقرة) آية ٢٦٦م || ١٤ - 16 والمجاهدة . . . . وقورا B - M ||

فاقتَرِبُوا منه فإنه يُلِنَّنُ الحكمةَ اويُلتَّى» على اختلاف الرِوايتين. «و رأسُ الحكمةِ مخافةُ الله عنه كما يَشْهَدُ له نصُّ الزَّبور .

ولم يَخْلُ في الاسلام قرنُ من القرون عن جماعة كانوا يتكلَّمون بهذه العلوم 3 فكان بعضُهم نتكلُّمُ في عِلم السلوكِ و بعضُهم في عِلم الوصول؛ و بعضُهم كان بتكلُّمُ على الناس عامَّةً وبعضُهم على أصحابِه خاصة · وقال الجُنيدُ ــرضي الله عنهــ: صاحبُنا في هذا الامر المُشار ' الذي أشارَ الى ما تضمَّنَتُهُ القلوبُ و أومَأُ الى حقائقه بعد نبينا 6 \_صلى الله عليه و آله\_ ، على بن ابيطالب \_ عليه السلام . و سُثِل الجنيدُ عن على بن ابيطالب \_عليدالسلام\_ ومعرفتِه بعلم التصوُّف فقال: أميرُ المؤمنين على \_عليه السلام\_ الوتفرُّغُ الينا من الحَروب لَنُقِلَ عنه الينا من هذا العلم ما يقوم له القلوب ' ذاك امرقُ ۗ ﴿ ُ اعطِنَى العلمَ اللهُ نِني . وقال الجُنيدُ : لو علمتُ أنَّ لِله \_تعالى \_ عِلماً تحت أدبِم السماء أشرفُ من هذا العلم الذي نتكلُّم فيه مع اصحابِنا و اخواننا، لسَعَيتُ اليه ولقصَدُتُه» وكان الجنيد يُنشدُ كثيراً:

إِلَا اخو فِطْنَة بِالفَهُم ِ مُوْصُوفُ وليس يعرفه مَنْ ليس يَشْهدُه وكيفيَشهدُضوءَالشمسِ مَكَفَوفُ

علمُ التصوُّفِ علمٌ ليس يعرِفُهُ

وكان الجُنيدُ و أحمدُ بنُ وَهُب الزّيّات بِتَكَلَّمان في علم الصوفيّة ِ ، و الجُنيدُ 15 يستفيدُ منه و يقدِّمُه على نفسه ولم يتكلِّم الجنيدُ على الناس في الجامِع حتى مات أحمد. وكان يقول: فقَدنا عُلومَ الحقائق بموت أحمد الزيّات، و قال الجُنيد: • سألني ابوبكر الكسائيي عن ألف ِ مسألة ِ و دَدَّتُ أَنْهَا لَم تَقْع في أَيْدَى النَّاسِ · ر ابوبكر هذا من كِبار المُشايخ وهو الذي قال فيه الجُنيد: "لم يقطع الينا جسرَ النهروان مثل ابى بكرالكسائى. وها أنا أَذ كُرجماعة ممّن نكلّم فى هذه العلوم ليُعلَم أنه لم يَخْلُ عصر عنهم. فممّن تكلّم على الناس عامّة أيمام الأئمة ابوسعيد الحسن بن أنه لم يَخْلُ عصر عنهم وكان يُرمى فى عصره بمذهب القدريّة ، وهو أجل قدراً من أن يُظنّ به ذلك. وما أصدق القائل :

مَا ضَرَّ تَغْلِبَ وَائِلُ ۚ أَهْجُو تَهَا أَمْ نُالِتَ حَيْثُ تَنَاطِحَ البحرانِ!..

و قد صنَّف ابو نَعيم الاصفهاني كتاباً و سمَّاهُ ﴿ فَأَبُّ الْقَدَرِ عَنِ الحسنِ بِنِ أَبِّي الحسن» و لَمَّا رآء على بن ابيطالب عليهالسلام\_ اُعجِبَ به وأثنى عليه و أَذِنَ له في الكلام ومنّع جميع من كان يتكلّم على الناس بالبصرة و قال: هذه بِدُعة ٌ لم 9 نعهَدُها في العصر الاول. وكان الحسنُ يُشنِّه كلامَه بكلام الأنبياء و هَدَيَهُ بهدى الصحابة • وكان أُنَسُ بنُ مالِك إذا سُئِلَ عن شيء يقول : سلُّوا مولانا الحسن · وكان أكثرُ كلامِه في آفاتِ الأعمال و قساوِس الصدور وخَفايا الصفات و شهواتِ النفوس . 12 وقيلاله: يا اباسعيد نراك تَتكلُّم بكلام ليس يُسمَع من غيركَ فَمِن أينَ أَخذتُه ؟ قال: مِنْ حَدَيْفَة بِنِ اليمانِ. وكان تُحذيفَةُ يَتَكَلَّمُ بِكَلام لايُسمَعُ منغيره من الصحابة فَسُلِلَ عن ذلك فقال: كان الناس يسألون عَنِتي رسول الله \_صلى الله عليه\_ عن الخير ويقولون: 15 يا رسول الله ما لِمَنْ عمل كذا وكذا ؟ وكنتُ أَسأَلُه عن الشرّ وأَقول: ما يُفسِدُ كذا و كذا؟ فلمّا رآني رسول الله \_صلى الله عليه وآله\_ أسأل عن آفات الاعمال خَصَّنى بهذا العِلم • وكان يُسمَّى صاحبُ السرِّ ، وقد ُافرِدَ من بين الصحابة بعلم النِفاق وهُوَ فيما قالَه عُلمانُؤنا سبعونَ باباً لايعرِفُ دقائتَها وغوامضَها إلَّاالمخصوصون به من

النهروان: ناحية في العراق بين بغداد و واسط الـ 15 مالمن عمل كذا وكذا : ماهي حالة من
 فمل كذا وكذا الـ 1-18 النهروان ... من B ــ M الـ

السالكين الراسخين في العلم. وكان عمر وعثما نُ و أكا برُ الصحابة ِ يسألونه عن الفِتَن العامَّة ِ و الخاصَّهُ فيخبرُهم بها .

ومن قُدَ ماءِ الوُعاظِ الذين يتكلِّمون على الناس: ابوالسوَّار حسَّانُ بنُ حُرَيْتُ ﴿ 3 العَدَوِيّ ، و طَلْق بنُ حبيب وهو الذي قال فيه السختيانيُّ : ما رأيتُ أعبدَ من طلق · ومنهم فَر قَدُ السَّنجيُّ وهو الذي اعترض على الحسن في كلامه حين سَمِعَهُ منهِ فقال : ما هكذا يقول فقها وُنا. فقال له الحسن: تُكلَّتْكُ ٱثُّمكُ فُرَيْتِد! وهل رأبت بعينيك 6 قط ُ فقيها؟ الفقيه من فَقه عن الله أمره و نهيكه . ومنهم ابوعاصم المذكِّر وهو من قد ماءِ مشايخ الشام، و حالج المُرَّى الذي حضَر مجلسَه سُفينُ النُّورِيُّ فأعجبه كالاُمُه وقال: هونذيرُ قومِه . ومنهم عبدُالعزيزِ بنُ سلمان وهو الذي دعا لِمُتَّعَدِ في مجلِّبه فانصرفَ 9 الى اهله ما شيا. و منهم الفضلُ بنُ عيسى الرَقاشي. و من مشاهير المشايخ ابوعلى الحسن المَسوحتي كان يتكلُّمُ في مَسجدِ المدينة وكانَ الجُنيدُ يَحضُ مَجلِسَه ويأخذُ عنه إلَّا أَنَّه كَانَ لَايِمْكُلُّمُ فَي عَلَمُ الوصول بِلَ فَي عَلَمُ السَّلُوكَ. و منهم ابوشَّعَيْب 12 المُراديُّ وا سمُه المقفِّعُ، خُيِّر في بعضِ مُكاشفاتِه بين اشياءَ فا ختارَ من جُمُلَتها البلاءَ فذهبت عيناه وبداه و رجلاه.

ومن كبارِهم محمدُ بنُ ابراهيم المعروفُ بابي حمزة البغدادي البزّاز وكان 15 له في جميع عُلوم الصوفيَّة لسانٌ وكان أحمدُ بنُ حنبل يسألُه عن اشياءً ويقول: ما تقول في كذا وكذا يا صوفيُّ ؟ وهو أول من تكلّم ببغداد في هذه العلوم و ظهر له يطرَسُوسَ قبول عظيم، و أقبَل عليه الناسُ نُم سمِعوا منه في حالة سُكره كلاماً 18 شهدوا عليه بالزندقة و مذهب الحلوليَّة، و أخرجوه من طَرَسُوسَ و اُغيرَ على دَواتِه

و نُودىَ عليها: هذه دَوابُّ الزنديق ، ولمَّا اُخرِجَ من البلدِ جَعل يُغشِد ا لكَ من قلبِي المكانُ المَصونُ كُلُّ عَتب على فيك يَهونُ

ومنهم العُلَمُ المشهورُ ابوالقاسمِ المُعْنيدُ بنُ محمد . و نَصرَ بنُ رَجاء وهو من أقرانِ الجُنيد . و منهم ابو عبد الله البَلْخيُ ، و ابوالخسين بنُ شمعون و كان بتكلَمُ على الناسِ في مَسجدِ بعداد . و ابوالخسين عَمرو بنُ عثمان العصرى وله في علم التصوّفِ مواعظ كثيرة ، ومنهم موسى الاشج وهو أوّلُ مَن تكلّم بالبصرة في علوم التو خُلِ والمتحبةِ والشوق . و كان طريق أهل البَصرة قبله التزهد والاجتهاد ولزوم الكنب وملازمة الصمت حتى فتح الله علوم المعارف على موسى الاشج .

و ومن مشايخ البَصرة فهرانُ الرَّفاء نكاًم على الناس ببغداد و من كبارهم ابوالحسن بنُ ابوجعفر الصَيْدَلاني و كان يشكلُم على الناس بمكة و من مشاهيرهم ابوالحسن بن سالم وهو من أصحاب سهل بن عبد الله الشيرى و اليه يُنسَبُ أصحابه و بقال لهم السالمية . ومنهم ابوعلى الا سوارى ، وابوبكر بن عبد العزيز وهو من مشايخ مكة ، وابوسعيد القلانسي النيسابوري ، ويحيى بن معاذ واعظ أهل زمانه وابوعثمان سعيد بن عثمان الواعظ الرازيّان ، وابوالسري منصور بن عمّار البوسنجي، وابوبكرالشاشي ، بن عثمان الواعظ الرازيّان وابوالسري منصور بن عمّار البوسنجي، وابوبكرالشاشي ، و ابوسعيد الأعلم ، و ابوبكر الدبيلي ، و ابوالعبا س احمد بن سحمد الدينوري و هو كان له في هذه العلوم لسان حسن ، و ابوعبيد الطوسي ، و ابوعلى الثّقفي و هو من كبار العلماء بخراسان و اسه محمد بن عبد الوهاب وهو القائل : لو أنّ رجلاً من كبار العلماء بخراسان و اسه محمد بن عبد الوهاب وهو القائل : لو أنّ رجلاً من كبار العلماء بخراسان و اسه محمد بن عبد الوهاب وهو القائل : لو أنّ رجلاً من العلوم كلّها وصحب طوائف الناس لم يبلغ مَبلغ مَبلغ الرجال الابالرياضة على يدى

شِيخ . و من كِبارِهم على الطبّانُ و يُمنى الفَسَوِيّانُ ، و بَلَدِيْهُما ابواسحق ابرأهيم فهولاء كانوا يَتْكلّمون على الناسِ عامةً -

ومنهم من لم يكن يتكلم على الناس عامة بل على أصحابه خاصة ومنهم : 3 عامر بن عبدالله بن قيس وقد اثنى عليه إمام الائمة الحسن البصري و مالك بن دينار و هو من كِبار المتنسكين و المتكلمين في الحقائق و ابوالشعثاء جابر بن زيد و هو الذي يقول فيه ابن عباس لو نزل أهل البصرة عند فشا جابربن زيد وهو الذي يقول فيه ابن عباس لو نزل أهل البصرة عند فشا جابربن زيد وهو القائل: من لا يعرف عيبه فهو أحمق و ابو مصاهر رباح القيسي وكان كلامه في أعالى المقامات من المتحبة و الشوق و الثرب و الفضيل بن عياض وعلى بن و ابوالحسن التدنى واحمد بن وهب الزيات ، و عبد الله السائح ، وعلى بن عيسى ، و ابوالحسن و ابوعلى الوران ، و ابوعلى بن زيزا وهو من كبار أصحاب المجنيد ، وابوالقسم الدَقاق و كانا بتكلمان في علوم الخطرات .

و ابو محمد السُر نعِشُ الخراسانيُ و هو القائل: مَنْ لَم يَكُنَ عَلَى اللهُ غَيُوراً لَم يَكُنُ اللهُ عَلَيه غيوراً. وابوعلى السُلَمى ، وعلى الحمّال وهو القائل: فَهَبَتْ حَقَائَقُ 15 لَم يَكُنُ اللهُ عَلَيه غيوراً. وابوعلى السُلَمى ، وعلى الحمّال وهو القائل: فَهَبَتْ حَقَائَقُ 16 التَصوفُ و بقيّتَ شرائطُها ، و جاءت طائفة معلون الراحة ويَتوَ همون فلك معرفة ، فإنّا يله و إنّا إليه راجعون! و ابوهاشم الزاهد ، و ابراهيم بن فاتك وكان الجنيد

افسوی: نسبة من فسا وهی مدینة فی فارس جنوبی شرقی شیراز || بلدیهما: ای من بلدیهما
 ا فسوی: نسبة من فسا وهی مدینة فی فارس جنوبی شرقی شیراز || بلدیهما: ای من بلدیهما
 ا الحنید کانوا> - ۱ M س الله فتیا: فتوی || 7 وسعتهم الفتیا: احاطت بچمیع مشاکلهم || ۱-17 شیخ
 الجنید کا س الحنید کانوا

يُ كُرِيْمُه، و احمدُ بنُ عطاء الرُّوذباري ، و ابوالفيضِ ذوالنونِ الجِصِري ، وابوسليمانَ العَبْسي المعروفُ بالدارائي و اسمُه عبدُالرحمن بنُ أحمد و أخوه داود بنُ أحمد. وسهل بن عبدالله التُستَرى وابوعبد الله بن مالك وله رسالة معروفة · وابوالأديان، و ابوالليث المَغْرِبيُّ، و ابوسعيد الفذوني و هو من كِبارِ صوفيَّة البصرة . و ابوحاتهم العطَّارُ ، و جميلٌ بنُ الحسن العتكيُّ ، و ابوجعفر الوساوِسيُّ و اسبهُ محمد بنُ 6 إسمعيل. و أبو يشر بنُ منصور، وعثمانُ بنُ صخر العقيلي، و أبوسعيدِ العُصفُريُ ، و سليمانُ الحقّارُ، و ابو ُنوا به ِ القُرشي ' و ابو يَعقوب الأُ بلَّى ' و عبدُاللَّهِ بنُ عقّان ، و ابوعبدالله البصري ، و محمدُ بنُ ابي عائشة ، و عمروبنُ عثمان المكّي ِ ، وعبدُالعزيز 9 البحراني، وابوالحسن على بنُبابَوَيْه، وابوبكر الواسطى ، والربيعُ بنُ عبدِالرحمن وهو الفائل: إِنَّ لِلَّهُ عَبَاداً هم في الدنيا مُكتَئبُون و الى الآخرة مُتَطَلِّعون، قد نفَذ تُ أبصارُ قلو بِهم في الملكوت ِ فَرَأْتُ فيهَا ما وجب من ثوابِ الله فازدادت بذلك جِدّاً 12 و اجتهادا عند معاينة أبصار قلوبهم؛ فَهمُ الذين لا راحةَ آـهُم في الدنيا وهمالذين تقرُّ أعينهم غداً .

و منهم ابوعبدالله السِنْدِي وهو من أصحاب ابي بزيد وابوبكر الزنجاني و منهم ابوعبدالله السِندِي ، و ابوالعباس السمّان و حاتم الاَصم ، و ابويزيد البسطامي ، و ابو أحمد الغرّال النيسابوري ، و جعفر النسوي ، وابوالحسين احمد بن محمد الخوارزمي ، وعبدالله بن محمد بن منازل ، وابونسر فتح النّدي ، وابوبكر الطمستاني ، و ابوالحسين بن هند الفّسوي ، و ابواسحق ابراهيم الدّباغ ، والحسن بن حمويه ، و ابوبكر محمد بن الجوري ، و ابوعبدالله محمد بن البراهيم الخّبوعي ،

<sup>12</sup> عند معاينة ابصار قلوبهم: عند المعاينة 1 1−19 يكرمه ... الخشوعي B- M اا

و ابوعبد الله النجّارُ وابنُ بَطَّة وهما من أصحابِ على بنِ سهل ، و احمدُ بنُ شعيب ، و أبوعبد الله النجّارُ وابنُ بَطَّة وهما من أصحابِ على بنِ سهل ، و احمدُ بنُ شعيب ، و عبيدُ الملقّبُ بالمجنون . فهولاءِ كلَّهم كانوا بتكلّمون في هذه العلوم و كلّهم انقرضوا قبلَ الثلثمائة ، وقيل منهم من كانوا بعدها .

وقد تكلّم جماعة من النساء ايضاً على الدورى، وقد سُلّم الهدويّة وكان الكبارُ و السلفُ يَستعون كلانها كَشْفَين الثورى، وقد سُلّم الها ذلك و هى الذي قالِت لِسُفين: نِعْمَ الرجلُ أنت لولا أنّك تُحبُ الدنيا. و خطبها عبدُ الواحدِ بنُ زيدر 6 مع عُلوّ شأنه فهجَرَ تهُ أياماً حتى شفع له اليها أخواته. فلما دَخل عليها قالت له: مع عُلوّ شأنه فهجَرَ تهُ أياماً حتى شفع له اليها أخواته فلما دَخل عليها قالت له: با شَهوانِي اطلب شهوانية مثلك. و منهُن شعوانة الابليّة كانت تتكلّم على المُبّاد. بلغ بها خشية الله مَبْلغاً أعجزها عن العبادة، ثم وأت رؤيا فَسُرّى عنها و رجعت و الى ما كانت عليه من العبادة. ومنهُن بحريّة بكت حتى ذهب بصرها. و عنيدة جدّة الي النياني الأقطع كان لها خمسُ مائة تلميذ من الرجال و النساء وعائشة النيسابوريّة أمرأة احمد بن السرى فكانت تتكلّم على النساء بنيسابور، و تأدّبت ابي عثمان و هو بابي عثمان و منهُن قاطمة بنت ابي بكر الكنّاني ما تَتْ بين بدى سمنون و هو بتكلّم في المحبة ومات معها ثلاثة نفر من الرجال.

ومن مشاهير من منف في هذه العلوم و قد مائهم : الحارث بن أسد المُحاسبي، 15 و ابواسحق بن احمد الخواص ، و ابوالقاسم الجنيد سيّد الطائفة و المشار اليه و المعوّل عليه ، و على بن ابراهيم الشقيقي ، و سخت العسكري ، و ابو عبدالله محمد بن على الترمذي وهو القائل : ما صنّفت صرفاً عن تدبير ولكن كنت انسلّى 18 بمُصنّفاني اذا اشتد على الوقت .

18

ومنهم ابوبكر محمد بن عمر الوراق الترمدى ، وابوجعفر النيسابورى واسمه أحمد بن حمدان بن على بن سنان وكان الجنيد بكاتبه ، و احمد بن محمد الفرخكي ، و ابوعبدالله محمد بن يوسف البناء الأصفهاني ، و ابوعبدالله محمد بن خفيف ، و ابوسو السرّاج الطوسي ، و ابوطالب المكّى وله في هذه العلوم كلام مم أظن ، و هذا حديث يطول .

وأنا أراجِع ُ مَا كَنْتُ بِصَدَدِهِ وَ أَقُولَ : كَمَا أَنَّ لَـكُلِّ قُومٍ مِن العَلْمَاء أَلْقَاظًأ مصطلَحاً عليها ولا بُدَّ من الرجوع ِ اليهم في مَعانيها ، فكذا إِذَا سُمِع من الصوفيَّة ِ مصطلحا تهم ينبغيأن يرجع اليهم فيبيان حقائقها كلفظ البقاء والفناء والعدم والتلاشي 9 والقَبْضِ و البَسْطِ و السُكْرِ و الصَّحْوِ و الإِنباتِ و المَحْو و الخَصُورِ و الغَيْبةِ والعِلمِ والمَعرِفةِ و الوَجدِ والـكَشفِ والمَقام والحالِ والفِراق والوِصالِ والاسقاطِ و الانصالِ والجمع والتفرِقةِ و الذوق ِ والفهم ِ والوصولِ والسلوكِ والشوق ِ و الأُ تس ِ والقُرب 12 والتجلَّى والرؤيَّةِ و المُشاهدةِ ، وكقولهم: بنِّيَ فُلانٌ بِلا هُوَ وانــلخَ من جِلدَتِه. و يَنبَغى للعاقِل المُنصِف ِ إذا سَمِعَ هذه الالفاظُ أن يُراجِعَ في معانيها القائلَ، ر يقولُ له : ما الذي عنَّيْتَ بهذه الالفاظ؟ والحكمُ على القائلِ ، قبلَ استفسارِه عن المُرادِ بهذه الالفاظِ ؛ بالزُّندَقةِ و الإلحاد رَمَى في عماية وكتَبَ بعض الصوفيَّةِ الى بعض الأئمَّةِ أبياناً يسألُه فيها عن معانى ألفاظرِ من مصطلحاتِهم ولم أرَ فيها ما يَصَلَّحُ لَهِذَهُ اللَّمَعَةِ إِلَّاهِذَا البيت:

و إذا قالَ قائلُ هُوَ بِلا هُو و أنا لا أنا، فماذا يُريدُ والغرضُ منهذا كلّه أنَّ الرِّسالة ً النّيءملتُها فيحالِ الصِبيفا تَخذَها الحاسِدون من أعدائى ذريعة تَوَصَّلُوا بها الى ايذائى، وقد ذكرتُ فيها من ألفاظِ الصوفيَّةِ طُرَفاً كَقُولَى فيها: أشرقت سلطَنةُ الجلالةِ الأزليَّةِ فَبَقِى الفلَمُ وَفَنِى الكاتِبُ. وكقولى: غشيَّتنى الهوَّيَةُ القديمةُ فاستَغْرَقَت هُوِيَّتى الحادِ ثة. وكقولى: طارَ 3 الطائرُ الى عَبُه وكقولى: لوظهَرَ ممّا جرى بينهما فرة لتلاشى العرشُ والكُرسِيُّ الى كلماتِ أخر من هذا الجنس. وقد شدَّدوا على الإنكارَ في تلك الكلماتِ وزَعموا الى كلماتِ أخر من هذا الجنس. وقد شدَّدوا على الإنكارَ في تلك الكلماتِ وزَعموا أن ذلك كفر و رَندَقة و دعوى النبوة

وأنا أذكر طُرَفا من حِكاباتِ المشابخ و ألفاظِهم لِيُستدلَّ بها على أنَّ الصوفيَّة يُطلِقون هذه الألفاظ فيما بينهم فإنها عندهم مُتعارَفة ولا يلزَم منها شيء وكثُبُهم بها مشحونة. قمن ذلك قول الواسطى: أنَّ الله والله والبَرْزَ من صُنعِه ما أبرزَ ولا لله على ربوبيَّته ، ثم أبطل ما أبدى فَكُلُّ شيء هالكُ إلاوجهه والخلقُ في عظمتِه كَمَّباء لاخطَ له وليس للحَلق اليه طريق آلا من حيث جمَل لهم من طريق العلم أنَّ أنبَّوهُ كما عتَلوه. وهذا المعنى هو الذي أورَدُنَهُ في فَصَل من تلك الرسالة. وكتبتُ فيه: الحق أنَّ الله هو الكثير والكُلُّ و أنَّ ما سواه هو الواحد والجزو ، و هذا الموجودات بالنسبة الى عظمة ذاتِه كالجزئ بالنسبة الى الكثير إذكلُ الموجودات قطرة من بحر فدرَتِه . 15

و لَم الرد بذلك أن الله كثير بأجزائه ، نعالى الله علواً كبيراً عن قبول الانقسام . ويَقرْب من ذلك قولهم : أنَّ جبريل والعرش والكُرسيَّ مع الملكوت كُلَها كرَ الله فيما وراء الملكوت بل أقل من ذلك . وليس المُرادُ من ذلك أنَّ الله أكبرُ من العالم بكَثرَة الا جزاء بل بِعَظَمة الذات ، والمقصوف منه الرَد على الفلاسفة حيث قالوا : أنَّ الله لم يَخلق الا شيئاً واحدا . وكيف يَستقيم هذا الاعتراض وقد ذكرت في أنَّ الله لم يَخلق الا شيئاً واحدا . وكيف يَستقيم هذا الاعتراض وقد ذكرت في مواضع كثيرة من تلك الرسالة أنَّ القديم لا يُتصوّر فيه إنتينية البيّة » . وكذلك تخيلوا في بعض ألفاظها دعوى للرؤية الحقيقية التي طلبها موسى عليه السلام فقيل له نواني وغفلوا عن النَص السريح الذي لا يَقبلُ تأويلا : أنَّ الله لا يُتصوّرُ في الدنيا لاولي ولانبي عير محمد صلى الله عليه وسلم - .

و ذكرتُ في الروحِ كلاماً مُطابِقاً إلكلام المشابخ من حيث المعني و إن كانا لابتَّفِقان في اللفظ. و قد كَثرُ كلامُ الصوفيَّة في الروح و من ذلك ما قال الواسطيُّ : أَظْهَر اللهُ الروحَ من جلالِه و جمالِه و لولا أنّه سُتِرَ لَسَجَد له كُلُ كافر. فمتى خرجت أنوارُ العقول والفهوم ، ثلا شَت في أنوارِ الروح تلاشي أنوارِ الكواكب والقمرِ في نور الشمس. و منها يُتَحقَّقُ أنهم لا يُغنون بالتلاشي عَدَمَ الشيء في ذاتِه والقمرِ في نور الشمس. و منها يُتَحقَّقُ أنهم لا يُغنون بالتلاشي عَدَمَ الشيء في ذاتِه الله و لذَذَها بذكره. و هذا مطابق لقولي في تلك الرسالة : طارَ الطائرُ الي عُشِه. وقال ابوالطبّب السامريُّ : المعرِفةُ طلوعُ الحقِّ على الأسرار بمُواصلة الأنوار. وقال الواسطي : إذا ظهر الحقُّ على السرائر لم يُبق فيها فَضَلةً لِرَجاءَ و لاخوف م . وقال الواسطي : إذا ظهر الحقُّ على السرائر لم يُبق فيها فَضَلةً لِرَجاءَ و لاخوف م . وقال الواسطي : إذا ظهر الحقُّ على السرائر لم يُبق فيها فَضَلةً لِرَجاءَ و لاخوف م .

<sup>4</sup> بعظمة M لعظمة B || 6 القديم لايتسور فيه اثننينة : راجع زبدة الحقائق ص ٤٢ ــ٤٧ || 9 إن ... وسلم : راجع زبدة الحقائق ص٩٩ || 6-18 وكذلك ... ولاخوف B ــ M ||

و هذا هو مُرادى من قولى: غَشِيَّتُهُ الهُوِيَّةُ الا ْزَلِيةُ . وقال الجُنيدُ : نَفَسُ الصوفِتِي إِذَا هَاجَ من الفؤادِ لم يأت على شيء إِلَا و أُحرَقه حتى العرش و احتراق العرش كَتَلاشيه . و من غابَ عن نفسِه فقد اتّصَل برّبه و احترق في حقّه كل ما سواه كَتَلاشيه . و من غابَ عن نفسِه فقد اتّصَل برّبه و احترق في حقّه كل ما سواه كَتَلاشيه . و من غاب عن الحرّاز في حكاية أنه قال : تِهْتُ في البادِية فهتّف بي هاتِف وقال :

فَلَوْ كُنْتَ مِن أَهِلِ الوجودِ حقيقةً

الغِبْتَ عن الأكوانِ والعرشِ والكُرسي

و من اتّقى الله فى خَلُواتِه أَفْضى به ذلك الى هذه الحال كما قال ابومحمد الحريري : بِصَفُو العُبودية لَينالُ النّحريّة و بالحريّة يُنال التجلى و الرُوَية . وليس المرادُ بهده الروَية ما طلَبَ موسى من ربّه بل شىء آخر ظاهر الحقيقة عند أهلها . و الى هذا أشار الحريري أيضاً بقوله : من لم يحكم فيما بينه وبين الله بالتقوى والمراقبة لم يَصِل الى الكشف و المشاهدة . وقال ابوبكر التَقليسي : التصوف حال 12 لا يقوم له قلب ولا عقل . وقال ابوالحسن شيخ سمنون : التصوف لاحال ولا زمان بل إشارة مُنلِفة ولوائح مُحرِقة .

و قال الخُلدِئُ: التصوَّفُ حالٌ تَظَهرُ فيها عِينُ الرُبوبِيَّة و نضمَّحِلُ فيها عِن المُبوبِيَّة و نضمَّحِلُ فيها 15 عينُ العبودية؛ و هذا هو مُرادى حيث أقولُ: فتلاشى العلمُ و العقلُ والقلبُ وبَقِيَ الكاتِبُ بلاهُو: و قال المُرتَعِش: التصوُّفُ حالٌ ظنَّ بها صاحبُها على الكونَيْنَ فذكم الى الحق و ذهبَ عن ذها به، فكان الحقُ – عزَّوجِل – و لم يكن. و قال 18 ابوالحسن الأسراريُّ: التصوُّفُ هو سَهْوِي عِنِّى و تَيَعُظِي برتبى، و قال ذو النونِ

18

البيضرى : إِنَّ لِللهُ عباداً يَنظُرون بأغين القلوب الى محجوب الغيوب ، فتسيحُ أرواحهُم في ملكون السماء ثم تعودُ اليهم بأُطيب جنى من غمار السرور ؛ وهذا هو مرادى منقولى : طارَ الطائرُ الى عُشِه نُم رَجَع الى التَّفَص . ومن ذلك أنه تواجد رجُل في مجلس يحبى بن معاذ فقيل له : ما هذا ؟ فقال غابت صفاتُ الإنسانية و ظهرتُ أحكامُ الرَبائية . وسئل ابوالفوارس الكُرُدي عن التوحيد فقال : ما يُفتحُ مته عليك أحكامُ الرَبائية . وشئل ابوالفوارس الكُرُدي عن التوحيد فقال : ما يُفتحُ مته عليك وقال ابوحامد الأصطخري : سألتُ ابا يعقوب الزابلي عن التصوف فقال : هو أن يضحط عنه عين الانسانية و سعالم الأنينية . و قال حبشي بن تاود : التصوف هو إرادةُ الحق في الخلق بلا خلق ، و قال يحيى بن مُعاذ : من رأى مع الحبيب غير الحبيب لم ير الحبيب لم ير الحبيب لم ير الحبيب الم ير الحبي الم ير الحبيب الم ير الحبوب المورد المو

وكثيرٌ من تلك الرسالة يدورُ على هذه القواعد، وكُلُّ لَغُظة من هذه 12 الحكايات تحتاجُ الى تمهيد قواعد و تأسيس أصول من علم الصوفية حتى يُتحقَّق معناها، ولستُ الان أشرَحُ ذلك فإنَّه يَستدعى فراغ القلبِ و خُلُوَ الهَم وأقا مشغولُ الخاطرِ مُتحيِّرٌ فيما ابتلانى به التقديرُ من الخبس والقيد وسائر الأنكال:

ا أُصبَّت على مصائب لو أنها أصبَّت على الابام عُدُنَ لَياليا

ولم أصنِّف تاك الرسالة و إلامتو قعاً الحسن الاسم في الحيوة وترخُم يُلحقُني عمن يُطالِعُها بِعد الممات. ولو خطَر بِبالي أنَّه يَعتَٰمِني ما رأيتُه وأراه لما أقدمتُ عليه قطّ تـ

غَرستُ غُروساً كَنْتُ أُرجِو لَقَاحَها

ر آمل يوماً أن تَطيبَ جَنَاتُها

<sup>18</sup> لقاحها B وفي الحاشية : لحاقها 1 19 جناة : كلما يجني 1 1-19 العصري... جناتها B- M ا

#### فَإِنْ أَنمرتَ غيرَ الذي كُنتُ آمِلاً فإن أنمرتُ غيرَ الذي كُنتُ أَمِلاً فالإذنبَ لي إن حنظَلَت نجَلاتُها

واذا لم أيجِب أحدٌ من العلماءِ و الصوفيَّةِ عن تلك الكلماتِ لِعُذرِ لَهُم عندى 3 مقبولٌ، و لا يُمكننى ذكرَه فإنه ذو عرضٍ و طول ، تناولتُ القلمُ و مُعوَلى عليه وأجبتُ عن قول المعترض معتذِراً بهذه الرسالة اليه.

و من يُرجُ معروفَ البعيد فا إِنما بدى عَوَّلَتْ فى النائبات على يدى 6 كيف و فى كلماتِ الصوفيَّة أشياءٌ لو نَظْر فيها الناظرُ من طريق التعثّت و الإِنكار لوَجَد فيها مجالَ الاعتراض رحبا كما مُحكِى عن معروف الكَرْخى أنّه قال لرجل : ادعُ الله \_تعالى \_ أَنْ يَرُدَّ على ذرة من البشريَّة ، فإنّه شنيعُ الظاهر؛ وإذ يقولُ النُعيَّتُ أَنه فضَلَ نفسَه على محمد المصطفى \_ صلى الله عليه وآله \_ فإنّه قال : أنا بشر أَعْضَبُ كما يَعضَبُ البشرُ وقد ادّعى معروفُ أَنّه لم يبقَ فيه أثرُ البشريَّة . وهذا عند أهل التحقيق ظاهر ولكن لا يعرفه غيرهم إذ كُلُّ عِلم لا يُعرفه إلا يعرفه المناه .

وعِلمُ الصوفِيَّة أَشَرَفُ العلومِ و أَعْمَضُها ولا يعرفُ جَلِيَّه و خفِيَّهُ غيرُهم. وأَنَا اورِد إِثْكَالاً لاَينتَحَلُّ إِلَافَى عِلْمَهُم لِيظَّهُر للمُدَّعَى أَنَّه لاخبرَ عِنده مِن عُلومِهم. فقد 15 صَحَ عَن رسولِ الله \_ صلى الله عليه و آله له أخبرَ غيرَ مرّة عِن نفسِه وعن غيره من الصحابَة كأبي بكر و عمر و عثمان وعلى \_ رضى الله عنهم \_ بأنهم مِن أهل الجنة ، وقد ورد في الصِحاح أنّ رسول الله \_ صلى الله عليه وآله \_ قال في حديث له طويل: 18 فأدخُلُ على ربّي فأخِرُ له ساجداً و أشفع ُ لِأُمّتى . وقد ورد في الصحيحين عنه ايضاً

أنَّه قال و هو على المِنبر : والذي نفسُ محمد بيده لاأدري أمِن أهلِ الجنة أنا أمَّ من أهل النار. و هذا إشكالُ واقع و جوا بُه ظاهِر عند من سلك طريق الصوفيَّة ِ 3 ولا يعرفُ الشطحِيّات. و قولُ ابني يزيد: أنّ الله ــ تعالى ــ اطّلَع على العالَم فقال: يا ابايزيد كُلُهم عبيدي غيرُك ، فاخرَجني منالعُبوديّة . فمن الظاهِر أنّ المتعنِّت لو قال: كان رسولُ الله \_صلى الله عليه وسلّم\_ يقول: أنا عبدٌ ، و ذُكِر عن الانبياءِ أنهم قالوا 6 و اجعلني برحمتك من عبادك، فكيف يُجوزُ لِغَيرِهم أن يقول: أُخرِجني من العُبُودِيَّةِ ؟! و هذا إِنَّمَا يُشكِلُ على من لم يَسأُكُ طريقَ الصوفِيَّة ٬ و جوابُه عندهم أظهرُ من الشمس . وأظهرُ منقولِ ابييزيد قولُ الشِّبلي ، حيث سمع ما قاله ابويزيد 9 فقد كاشفَني الحقُّ بأقلرَ من ذلك فقال: كُلُّ الخلائق عَبيدي غيرُك، فإنك أنا. ومنذلك قولَ الشِّبلي لمَّا قيل له : هل تعلمُ لنفسِكُ فرحاً ؟ فقال : نعم، إذا لم أجد لِلهُ ذَاكِرًا ۚ فَلُو قَالَ المُتَعَلِّتُ : هذا كَفَرُ ۖ فَإِنَّ الانبياءَ كُلُّهُم بُعِثُوا لِدَّعُوةِ الخلق الى الله و الى ذِكره وما كانوا يفرحون إلا إجابة دءوتِهم فكيف يجوزُ للشبلي أن يقول : لاَتُغَرِحُ نَفْسَى إِلَّا إِذَا لَمْ يَذَكُرِ اللَّهُ أَحَدً ؟ وكذلك كان الشبلي في دعائه يقول: اللهُمّ أَسْكِنْ أَعْدَائِي جَنَّةً عَدُنِ وَلا تُتَخَلِنِي مِنْكُ طَرِفَةً عَيْنَ ۚ فَلُوقَالِ المُتَعَلِّمَ ۚ إِذَا كَانَ 15 رسولُ الله \_صلى الله عليه وسلّم \_ يقول في دعائه: اللهم أ إني أسألُك الجَنة وأعوذُ بك من النار، فكيف يُسلَّمُ لغيره أن يقولَ ما قاله الشبلي ؟ وكذلك نُقِلَ عن غير واحد من الكِبار أنَّهم قالوا : من عَبَد الله بِعَوض فهو لئيم . وقال كُلَيب السِنْجاويُّ وهو من 18 أهل البلاء: لوكان أيُّوبُ في الحياة لصارعتُه. فلوقال المُتعنِّتُ: هذا القائلُ قد عارَضَ الانبياءَ في نُبوَّ تِهم وهو كفرٌ ، كان من حيث الظاهر مُجِقًا .

وأعجب من هذا ما حكي عن شقيق البَلخي أنه سأل بعض المشايخ عن صفة العارفين فقال: الذبن إذا أعطُوا شكروا وإذا مُنعوا صبروا، فقال له شقيق: هذه صفة الكلاب عندنا بِبَلخ، قال له: فما صفة العارفين؟ فقال: إذا مُنعوا شكروا وإذا أعطوا آثروا. فلوقال قائل ، قد أثنى الله في كتابه غير مرة على أهل الصبر والشكر فكيف يجوز لشقيق أن يُسَو بهم بالكلاب، كان له في القلوب تأثير عظيم اللهم الاعند مَنْ عَرَفَ مَذاهِبَ القوم وعاداتهم في المخاطبات.

ولمّا دَخل الواسِطى نيسابور قال لِأصحاب ابى عثمان: بمانا كان يَأْمُرُكُم شيخكُم ؟ فقالوا بالتِزامِ الطاعة ورُوْيَة التقصير فيها ' فقال: كان يَأْمُرُكُم بالمتجوسيَّة المحضة هَلَا أَمَرَكُم بالغيبة عنها برُوْيَة مُنشِئها و مُجْريها. فلوقال مُغترض ' هذا وكُوْ فإنّه ادّ عي أنّ ملازمة الطاعات مجوسيّة محضة وهذا خِلاف ما قال الله تعالى وقال رسوله عليه السّلام فإنّ القُرآن من أوّله الى آخِره ثناء على الطاعة والمُطبعين ، لكان قوله من حيث النّظر الى ظاهر الأمر والاقتصار عليه حقا.

واعلَم أنَّ عِلْمَ التصوُّفِ أَقسام كثيرة وكُلُّ قسم منها يَقوم به قوم وقلَّ من يُحيط عِلْمَا بقلك الأقسام . ومِن جُملَة تلك الاقسام قسم يُسمّى علمَ السلوك وهو يَحيث على مُجلَدات كثيرة : و الى بعض تلك الأقسام يُشير قول الشِبلي حيث 15 يقول : كنت أكثب الحديث والفقة ثلاثين سنة حتى أسفر الصبح فجئت الى كل من كتبت عنه فقلت : أربد فقه الله حتالي من الممنى أحد .

ومما أنكرُوه على في تلك الرسالةِ أن الله \_ تعالى \_ مُنَزَّه عن أن يُدرِكَه 18

الأنبياءُ فضلاً عن غيرهم؛ والإِدراكُ أنْ يُحيطَ المُدرِكُ بِكَمالِ المُدرَكُ و هذا لاُينصوَّرُ إِلَّا لِلهُ ؛ فا إِذاً لاَيغرِفُ اللهُ عَيرُ اللهِ كما قال الجُنيد · وقد جاء في تفسير قوله 3 ــ تعالىــ: «وما قدَروا اللهُ حقُّ قدره» أي ما عَرفوه حقَّ معرِفته · و قال رسولااللهُ \_صلى الله عليه\_ : لو عَرَفتُم اللهُ حقَّ معرِفَتِه لَوُالَت بِدُعائكُم الجبالُ ولَمشيتُم على النُّحُور ؛ ولو خِفْتُمُ اللَّهَ حقَّ خوفِه لَعَلِمتُم العِلْمَ الذي ليس معه جهل، و ما بَلَغ ذلك 6 أحدٌ ، قيل: ولا أنت يا رسولَ الله ؟ قال: ولا أنا ، الله ُ أعظم مِن أَنْ يَبْلُغَ أَمرَه أحدٌ . و قال الصِّدِّيقُ لــ رضي عنه ــ : سُبحانَ من لم يَجْعَل للخلقِ سبيلاً الى معرفتِه الَّا بالعَجز عِن مَعرفته و قال أجمدُ بنُ عَطاء : لاسبيلَ الى مَعرفَة الله لِأحدِ و ذلك 9 لامتِناع صَمِدِيَّتُه و تحقيق ِرُبُوبِيَّتِه . وقيل لا بي الحسين النُوري : كَيْف لايُدرِكُه العقولُ ولا يُعرَفُ الإبالعقول؟ فقال كيف يُدرِكُ ذومُدِي مَن لامديَّ له؟ وقيل لا بي العباس الدُّ يُسْوري: يِمَ عَرفتَ الله ؟ قال: بِأَنْنَى لا أَعْرِفُه . وقال ذوالنون: ما عَرَف اللهُ 12 منءرَفَهُ ولا وَجَدَه مَنَ اكتَنَههُ ، ولاحقيقَتَهُ أُصابَ من مَثَّلَه ، و إِنَّما أَشْكُلَ ذلك على مَنْ أَشِكُلَ مِنْ حيثُ ظنَّ أنَّ العِلمَ بوجودِ الله و بوجودِ صفائـه ، من العِلم و القُدرَةِ والحيوة و الإرادة والككلام والسَمع والبَص ، هو مَعرِفةُ اللهُ و إدراكُ حقيقَتِه ولبس 15 كذلك؛ قال: الصوفيَّةُ 'يُفرّ قون فَرْقاً عظيماً بين العِلم بالله و بين مَعرفة الله و العِلمُ ' بوجودِ القديم قريبُ واليه يُشير قولُه تعالى: «أَفَى اللهُ ِ شَكُ ۗ » .

فأمّا إدراك حقيقة الذات والمتعرفة الحقيقيّة فليس ذلك الله أو إليه تشيرُ الكلمات الواردة في ذلك كما فكرته آنفا و ليس العِلم بوجود صانِع قديم لهذا العالم مما يُشكِل على أهل الحقائق بل ذلك عندهم أظهَرُ من الشمس وكيف

<sup>1-4</sup> وهذا ... عليه B ـ M ـ B سورة ١ (الانعام) آية ٩١ ك ١ 16 سورة ١٤ (ابراهيم) آية ١٠ك ا

12

يُتصورً مِن ذُوى الأبصارِ منازَعَة في وجُود الشمس! نعم يَحتاج ُ العُميان ُ الى ذلك حتى يَحصُل لهم بطريق السَمع ذلك و كيف يُتصورُ الشك في وجودِ من هو المموجودُ الحق و به يَظهَرُ ما سِواه وعنه بوجد، ولولاه لم يكن في الوجودِ موجود و أصلاً والبتة الولو تُصُورَ له عَدَم ، تعالى الله عن جوازِ العَدَم ، لَبَطَلَ وجودُ كل شيء والعارفون لا يَنظرُون الى الله من الأشياء بل يَنظرُون في الله الله الأشياء كما قال ابوبكر الصديق رضى الله عنه عنه عنا من الأخرة في شيء إلا ورأيت ُ الله قبله وليست و هذه الرؤية من الرؤية الحاصلة في الآخرة في شيء بل الرؤية لَ فظ مُ مُشرَك يُطلقُها الفقهاء و الصوفيّة والمحاصلة في الآخرة في شيء على الرؤية لَ فظ مُشرَك .

و للصوفية كلمات يُسمّونَها شَطْحاً وهوكلُ عِبارة غريبة تصدُرُ عن قائلها 9 في حالة السُكر وشدَّة عليان الوجد ، والإنسان في تلك الحال لايقدر على إمساك نفسِه كما قيل :

سقونی و قالوا : لاُتغَنَّ ، و لو سَقَوا

جبـالَ شروری ما سُقیت ' کَغَنَّت

و ذلك كفول ابى يزيد: انسلخت من نَفْسى كما تَنسَلِخ الحيَّة من جِلدِها فنظَرت فإذا أنا هو . و قولِه : اللهم زَيِّنى بِوَحدانيَّتك و ألبِسْنى أنانِيَّتك و ارفَعْنى 15 الى أحديَّتِك حتى إذا رآنى خَلقُك قالوا رَأْيناك فنكون أنت ذلك ولم أكن أنا هناك . و أمثال ذلك كثيرة وقد وَرَد في كلامِهم ذلك منظوما ابضاً كما قال بعضُهم :

بَيْنَى وَبَيْنَكَ أَنِيى يُناذِ عُنَى قارفع بِأَنَكَ أَنِيى من البَينِ 18 وَاللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ البَينِ أَن اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

بالنوافِل حَتَّى اُحِبَّهُ فَإِذَا أُحْبَبَتُه كُنتُ سَمْعَه الذي يَسمَعُ به و بَصرَهُ الذي يُبصِرُ به ولسانَه الذي يَنطِقُ به و المغلوبُ في هذه الحال إذا سُلِبَ عنه عقلُه و تلاشي في إشراق سُلطانِ أُنوارِ الأزل لوقال: سُنجاني ما أعظمَ شاني وما يُشبِهُ ذلك كما سَبقَتِ الإِشارَةُ اليه لم يُؤاخذ به لأنَّ كلامَ العُشَّاقِ يُطوى ولا يُروى ؛ كما يُروى أَنَّ فاختة كان يُراودُها زَوْجها عن نفسها وهي تَمتنِعُ عنه فقال لها: إن أطعتِني أَنَّ فاختة كان يُراودُها زَوْجها عن نفسها وهي تَمتنِعُ عنه فقال لها: إن أطعتِني وقال له في ذلك مُلكَ سُليمان ظهراً لِبَطن؛ فَبلَغتِ الربحُ كلامَه الى سليمان فاستدعاه وقال له في ذلك ، فقال : يا نبي الله كلامُ العُشاقِ لايُحكي ، فاستَحْسنَ ذلك سليمان عليه السلام.

على أنّ تلك الكلمات مبثو تَه فيما بين فصول إن تُصفَّح ما قبلها وما بعدها علم أنه لامجال عليها للاعتراض فني كلام الله \_ تعالى \_ وكلام رسوله ألفاظ مُتفرِقة وردَت في صفات الله \_ عزوجل \_ ولو أنّها جُمِعَت و ذُكرِت دَفعة واحدة واحدة كما فعلها أهل الضلال لكان لها من التلبيس و الأبهام و الإلغاز تأثير عظيم، وإذا ذُكرت كُل كلمة في موضعها اللائق بها ومع القرائن المُتتربة بها لم تمُجها الاسماع ولم تنب عنها الطباع . فقد ورد في حقالله \_ تعالى جَده \_ الفاظ مُجملة والرضي و الرضي و المتحبة والشوق والفرح و الضجك و الكراهية والترد و كَلفظ الصورة والوجه و العين و اليد والاسبع والسمع والبصر وكقوله : "من ذا الذي يقرض الله ورنه ألله وكونه ألتوبة عن عبادم و يَأخذُ الصدقات المحدة والدولة : وهو الذي " يَقبَلُ التَوبَة عن عبادِم و يَأخذُ الصدقات الم

<sup>1 &</sup>lt;= احببته > احببت B || 1-4 بالنوافل ... كما B || 4 يروى B روى M || 7 يحكى الحكي المروى B روى M || 7 يحكى المروى M || 7 يحكى B يروى M || 14 تعالى جدم: تنز. جلاله || 17 - 18 سورة ۲ (البقرة) آية ١٤٠٥م || 18 سورة ٩ (التوبة) آية ١٠٤م || 9-18 على ... الصدقات B س || 8 || ا

وكقوله لموسى - صلى الله عليه - مُرِضَتُ فلم تُعُدُنى ، وَجُمْتُ فلم تُطْمِمنى ؛ حتى اضطَربَ موسى و قام وقَعَد وقال : إلهى أو تَمْرضُ و تَجوع ؟ فقال : مَرضَ عَبْدى فلانٌ وجاعَ عبدى فلانٌ ولو أطعَمتَ هذا وَعُدْتَ ذاك لَوَجدتَنى عندهما . و هذا همطابقٌ لما أوحاه الى داود عليه السلام - حيث قال : با ربُ أين أطلبك ؟ فقال : عند المُنكَرِّرةِ قلوبُهم لا جلى . و هذا كقوله العالى في الكتاب المُنزَل على نبينا محمد حلى الله على بينا محمد حلى الله على بينا محمد حلى الله على بينا المُنزَل على بينا المُنكَرِّرةِ فلوبُهم لا جلى . و هذا كقوله القوا والذين هم مُخينون و إن الله مع الذين اتّتَوا والذين هم مُخينون و إن الله مع الذين اتّتَوا والذين هم مُخينون و أن الله مع المحسنين وهذه ألفاظ مُجْمَلَة وقع بسببها خلق كثيرٌ في الضلال وألحد بها قوم و قالوا : لوكانت النبوة حقاً لما وصف رسول الله العدن وهؤلاء إنما أتوا من قبَل علومهم و خِفَة بِضاعتِهم في علوم العربية كما فيل : العَدَث وهؤلاء إنما أتوا من قبَل علومهم و خِفَة بِضاعتِهم في علوم العربية كما فيل : و كَمْ مِن عَائبِ قولاً صحيحاً و آفتُه ، من الفهم السقيم

و الى هؤلاء 'يشير القرآن' حيث يقول: "بل كَذَّبوا بما لم 'يحيطوا بعلمه" 12 وعليهم 'ينيِّه حيث' يقول: "و إذا لم يَهْتَدوا به فَسَيقولونَ هذا إفك قديم". والعلماء الراسِخون في عِلْمهم لايخفي عليهم تأويل هذه الألفاظ بل هي أظهر من الشمس عندَهم و أكثر الخَلق ناهوا فيها و تَحيَّروا في معانيها:

لا يَكشِفُ الغَمَّاءَ الاابنُ حُرَّةِ يَرى غمراتِ الموتِ ثمَّ يَزورُها

ولوكان الوصول الى معرفة تأويل هذه الألفاظ المُجمَلَة سهلاً لما خصّ رسولالله ـ صلى الله عليه و آله ـ خَبْرَ الأُمة عبدَ الله بنَ عباس في دعائه بِتَوْلِه: اللّهم 18

<sup>6</sup> سورة ١٦ (النحل) آية ١٢٨ م ا 7 سورة ٢٩ (الروم) آية ٢٩ ك ا الحدث: الحادث ا 1-10 وكفوله... فيل B م ا 12 سورة ١٠ (يونس) آية ٣٩ك ا 13 سورة ٢٤ (الاحقاف) آية ١١ك ا

فقِّههُ في الدين ِ و علِّمهُ النَّأويل ، وهي على صُعوبَتِها عند العموم يَسْهُلُ دَرَّكُها على الخصوص كما قيل:

أَنَامُ ۚ مِلْءَ ۖ جُفُونَى عَن شُوارِدِهَا وَ يَسهَرُ الخَلْقُ جَرَّاهَا وَ يَختَصِمُ ثم هذه الألفاظ ُ المُجمَلة ُ المَبشُو نَهُ في القرآنِ و الحديثِ لو جَمعَها مُلحِدٌ و استفتى إماماً وقال: ما تقولُ فيمن بدَّعى النُّبوءَ و يَزعَمُ أَنَّ اللَّهُ يَجوعُ ويَمرضُ 6 و يَغضَبُ ويَفرحُ ويضحَكُ و يُحِبُ ويُبغض و يَستَقرِضُ من الخَلْقِ ويَأْخذُ الصَدَقة ويَنزِلُ من عُلو إِلى سُفَل ِ و صورَ تُه صورةُ الآدميّين وله وجه وسمع و بصر و يد و إصبع ؟ فَرُّبِما غَفَل الإِمامُ المُستَفْتَى عن مقصودِ هذا المُلحِد وأَنَه يُسِرُ حَسُواً في 9 الارتغاء، فاطلقَ القولُ بأنّ منقال ذلك فلا خَبَر عنده من حَقيقَة ِ الحقّ وأنَّه مُنْطِلُ في دعواه. ولم يكن لقولِه هذا سبب إلَّا أنَّ المُلجِدُ جَمَع بين كلمات كان من حُقِّها أن تكونَ مُتفرِّقَةً وعرَّاها عن قُرائنَ كان الواجبُ أَنْ لاُتُذكِّر نلك الكلماتِ إلامع 12 تلك القرائن كيلا تكون موهِمَةً ؛ فإنّ من القرائن التي تَدْفَعُ احتمالَ الخَطأ في هذه الالفاظ قولُه تعالى «ليس كَيثْلِهِ شيء» و قولُه ﴿أَفْمَنْ يَخْلُقُ كَمَنَ لاَيْخْلُقِ» و إِذَا كَانَ لِمُجَرَّدِ الجَمْعِ هَذَا التّأْثِيرُ فَمَا الظّنُّ إِذَا بَدَّلَ لَفَظَّا مَكَانَ لَفظ فَيتَبدَّلُ 15 النزولُ بالحركة والاستِواءُ بالاستِثْرارِ ، وَذَكَرَ الكُفُّ والساعِدَ مكانَ اليدِ ، والأُذُنَّ و الصِماخَ مكانَ السمع ِ ، أو اللحمَ و العظمَ مكانَ الوجه ِ ، أو البدنَ مكانَ النفس فإنَّ لفظَ النُزولِ والاستِواء واليدِ والوجهِ و سائرِ الأَلفاظ المُجمَلةِ إذا ذُكِرَت على ما وردُت في القرآن و الحديث، من غير تُغييرِ ولا تُبديل ِ ولا جَمع ِ ولا تُفريقٍ

<sup>3</sup> جراها اى من اجلها || 13 سورة ٤٢ (الشورى) آية ١١ك || سورة ١٦ (النحل)آية ١٧ || 18-18 و فوله ... ولا تفريق B ــ M ||

15

ولا زيادة ولانقصان ولاتجريد عن الكلمات التي قبلَهَا و بعدَها ولاتعربة عن القرائن التي اقتَرنَتْ بها ' زال عنها الإبهام' وضَعُف فيها الإبهام.

وما أبعد عن التحصيل من لا يُدرك الفرق بين جمع هذه الكلمات في ورقة واحدة و في كُرِها دفعة واحدة ، وبين في كُرِها فيما بين كلمات لعلّها نزيد على ألف ألف كلمة !... و مالي أستنبعد من علماء العصر إنكارَهم على ولم يَزل أكابِرُ العلماء في كُل عصر محسودين و بأنواع البحن مقصودين كمالك و أبي حنيفة والشافعي و أحمد وسُفين محسودين و بأنواع البحن مقصودين كمالك و أبي حنيفة والشافعي و أحمد وسُفين ورضوان الله عليهم اجمعين و كذلك كان مَشايخ الصوفيّة كالجنيد والشِبلي وأبي يزيد البسطامي و ذي النون البصري و سهل بن عبد الله التُستَرى و ابي الحسن النوري و سمنون المحب وقد صُنِف في مَحِن الاخيار [...] و لَذَكرتُ منذلك طُرَفاً ولكن و سمنون المحب وقد صُنِف في مَحِن الاخيار [...] و لَذَكرتُ منذلك طُرَفاً ولكن و الوقت لم يَحتمِل التطويل فأعرضت عن ذلك وتمثلت بما قيل :

تعرض البرقُ نُجدِيًّا فقلتُ له

يًا أيُّها البرقُ إِنِّي عَنْكُ مَتْغُولُ 12

ولاَغروَ ان أُحسَدَ وقد صنَّفتُ وأنا يافِع و لِأَخلافِ العشرينفما فوقها راضِع " كُتُباً يَعجُزُ أَبِناءُ الخمسينَ و السنين عن تَفَيَّمِها فضلاً عن تأليفِها وتصنيفها:

إِنْ يُحسُدوني فإِنِّي غيرُ لائمِهم

قبلي من الناس أهلَ الفَضلِ قد حسدوا

ومن أرادَ أن يقِفَ على صِحَّة ما ذكرتُ في جميع ما أورَدتُ وأصدرتُ طُلَب مُصنَّفاتي و نَظَر فيها و تصفَّحها تَصفَّحاً يَستوعِبُ به معانيها و يَستَوْفيها كرسالتي 18

<sup>5</sup> انكر عليه فعله : عابه و نهاه عنه || 1-10 ولازيادة . . . قيل B || 9 || الاخيار> الاختصار B || 13 اخلاف مفردها خلف : الولد مطلقا || 13-14 ولاغرو ... تصنيفها B || M ||

الموسومة برقيري العاشي الى معرفة العوران و الأعاشي، و كرسالتي العلائية، و المفتلة من التصريف، وهما من مُختصرات التصانيف و كالرسالة المُلقَّة برأمالي الفراق، وكالكتاب المُستّى مُنية الحيسوب، وهو في علم الحساب الهندي و كالرسالة التي سَمَّيتُها عابة البَخت عن معنى البَغث، وكالأخرى المسمّاة الهندي و كالرسالة التي سَمَّيتُها عابة البَخت عن معنى البَغث، وكالأخرى المسمّاة وسولة البازل الأمون على ابن اللَّون، وكالكتاب الذي لتَّبتُه برونبدة الحقائق، وهذا آخر ماصَنَّقتُه من الكتب وكنت إذ ذاك من أبناء أربع و عشرين سنة وفي هذه السنة التي ابتلائي فيها التقدير بهذه النِتنة بلغت ثلاثاً وثلاثين وهي الاشد الذي ذكرها الله عن ابتلائي قوله تعالى: وحتى إذا بَلَع أشد، و إنما يَستوى الرجل في عشرة أبام وهي مجموعة في صحيقة تعرف أبه نُزهة المُشاق و نهزة المنتاق، وهذه عشرة أبام وهي مجموعة في صحيقة تعرف بُونُ نَه نُزهة المُشاق و نهزة المنتاق، وهذه الأرجوزة منها:

تعزی الی خیراًب وَجدِ تعزو العدی علی جیاد برد تعزو العدی علی جیاد بجرد و ذابل من الرماح المُلدِ فی خفرات من غوانی سَعْدِ الی رحیب الباع واری الزّ زیر

12 و غادة من سَلَقَىٰ مَعَدِ

يَكَتَفُها جِحَاجِح كَالاُسُدِ

يَكَتَفُها جِحَاجِح كَالاُسُدِ

بَكُلُ صَمَصام صَقَيلِ الْخَدِ

بَكُلُ صَمَصام صَقَيلِ الْخَدِ

زارت وصحبى هُجَع بنجدِ

وطئن هامات الربي والوهد

1 قرى يقرى قرى البلاد: تتبعها وطاف فيها 1 1 المفتلذ فا. افتلذ، المال: اخذ قسماً من ماله 1 5 بزل ناب البعير: طلع فهو بازل || اللبون واللبن: محب اللبن ا 8 سورة ٦ ٤ (الاحقاف) آية ٥١ م ا 13 جعاجج ، مفردها. جعجج و جعجاج ؛ وهو السيد المسارع الى المكارم ا 14 الرمح الذابلة هى الدقيقة ، والملد منها ، الطويلة الممتدة ا 16 الزند: مص. موصل الذراع فى الكف ؛ فلان وارى الزند اى ناجح مفلج ||

فَيِتْنَ في عيش لذيذ رَغدِ أَلْثُمُها مُتَشِحاً بالرَنْــدِ

یَلبَسْنَ ثُوبَییَ کَرَم ومجدِ وبِتُ جذلانَ وهند عندی

و اجتَني باللَّثم وردَ الخــدِ

ولقد نُحضَتُ في تصنيف كتابين مبسوطين كانت نِيَتَى أَن يِكُون كُلُّ منهما مُشتَهِلاً على عشرة مُجلَّدات أحدُهما في عُلوم الادب وكنتُ قد وَ سَمْتُهُ وَ الْمَدْخُلُ الى العربية و رياضة عُلُومِها الأدبيّة والآخر في تفسير حقابق القرآن، ثم عاقتُنى مُهمّات 6 العربية و رياضة عُلُومِها الأدبيّة والآخر في تفسير حقابق القرآن، ثم عاقتُنى مُهمّات 6 الدين و الإقبالُ على ما هو فرضُ عينتي عن اتمام الكتابين . و من تَعرَّفَ حقيقة أحوالى مِمن لايمنَهُ الجهلُ و الحسَدُ و قِلَةُ الإنصاف عَرَف مِصداقَ هذه الدعاوى التي أعجزُ في هذه الحال ، مع ما أنا عليه من ضيق الصدر وتَشتُّتِ الأمر وتَشعُّب و الخاطر و توزُع الفكر ، عن إقامة بُرهانِ عليها فليَضرِف من أراد ذلك عنايتَهُ إليها :

سائلُ تُضاعَةً : هل وفيتُ بذِمَّة فَكَرُبُّ كَبشِ كَتيبة أَجررُتُه ولربَّ أبطال لقيتُ بمثلهم وأخ يُجيبُ المُستضيفَ إذا دعا فلاً ظلبنَّ المَحد غيرَ مُقصِّرٍ

أم هل أضعتُ الاهر حين وليتُ ؟
رُمحي ، و نار للحُروب صليتُ
فَسَقيتُهم كأسَ الردي و سُقيتُ
والخيل بعشُر في العجاج ِ رُزيتُ
إِنْ مَتْ مَتْ و إِنْ حَييتُ حييتُ

15

ولا اراهم رضوا في العيش بالدين (التنمة ص٤٢)

ارى رجالا بدون الدبن قد قنعوا

و مما لابدً من ذِكْرِه في هذه اللّمعَة حقيقةُ مذهبِ السلف فإنَّ الحاجة ماسةٌ الله وأنا أذكُرُ ذلك في ثلاثة فصول لِانَّ أصول الأيمان هو الايمانُ بالله و برسولِه وباليوم الآخِر؛ وأنا أذكُرُ في كل أصل فصلاً حامداً فِلهُ ومُصلِياً على المصطفى محمد وعلى سائر أنبيائه ، واللهُ يَعصِمُ من الزّلل بِمنّه وفضله .

### الفصل الاول فى الايمان بالله وصفاته

6

إعلَمْ أَنَّ الله \_ تعالى \_ موجود لا يُتصورُ عليه العَدَمُ ، واحد لا يُتَصورُ فيه التَجْرَى فهو المَلِكُ الكريمُ الرَحمنُ الرَحيمُ ذوالجَلالِ و الإكرامِ والاسماء العظام. و قلوبُ الخَلْق بِيدهِ ونواصى العالَمين اليه . لا يَشعُلُه مَانٌ عَن مَانُ وقد خَضَع لِكَبْرِيائهِ كُلُ مُلطان . لا شَر بك له في وَحدانيَّتِه و لا وثل له في فَرْدانيَّته و لا ضدَّ له في صَمَديّته ولا نِدَّ له في أَحديَّتِه الله المُلكُ والملكوتُ وتحتَ سُلطانِه العِزَّةُ والجبروت. وَمَديّته ولا نِدَّ له في أَحديثِته الله المُلكُ والملكوت وتحتَ سُلطانِه العِزَّةُ والجبروت. أول حُل مَن عَن وقي الحميدُ الفقالُ لما يُريد. علا في دُنُوم وَ دَنا في عُلوّهِ وظَهر في بُطونِه وبَطَن المُجبدُ و الفقيلُ لما يُريد. علا في دُنُوم وَ دَنا في عُلوّه وهو الجبّارُ القَهّارُ والقيّقِمُ في ظُهوره و احتَجَب عن الخلائق لِشِدَّة إِشراقِ نوردٍ . وهو الجبّارُ القَهّارُ والقيّقِمُ في ظُهوره و احتَجَب عن الخلائق لِشِدَّة إِشراقِ نوردٍ . وهو الجبّارُ القَهّارُ والقيّقِمُ أَلفَادِرُ ، و الأَخرُ في أُولِيّنه و الأولُ في آخِريَّتِه . أحاط بكل شيء علماً و وَسعَ أهلَ السماءِ و الأرض رحمة و عِلْما . قد فاض في المُلكِ و الملكون خبرُه وعندَه مَانيحُ الفيبِلابعلَهُ المُنظاهِرةُ والمِنحُ المَتواتِرَةُ والفَضْلُ الجَربِيلُ مَانيحُ الفيبِلابعلَهُ المُنظاهِرةُ والمِنحُ المَتواتِرَةُ والفَضْلُ الجَربِيلُ مَانيحُ الفَيْبِ المُنهِ عَيْرُه . وله النِعَمُ المُنظاهِرةُ والمِنحُ المَتواتِرَةُ والفَضْلُ الجَربِيلُ

فاستغن بالدين عن دنيا الملوك كما

انشدنی احمد بنشعیب الاردستانی : من تجلی بغیر ما هو فیه

وجرى في العلوم جرى شكور 17−1 ومما ... الجزيل Bــ M ||

استغنى الملوك بدنياهم عن الدين

فئحته شواهـد الامتحان خلفته الجياد عند الرهان M ||

والصُّنعُ الجميلُ والعِزُّ الرَّفيعُ والنِّعالِ البَّدبعُ والصَّفحُ الكّريمُ والاحسانُ القديمُ والكرمُ الفاخِرُ والمُذَكُ الظاهِرُ و العِزْ الباذِخ و السُلطانُ الشامِخ. خَلَقَ الارضَ والسماءَ وصُرَّفَ المقادير فيها كيف شاء، فَقَدَّرَها و رتَّبَها أُحسَنَ تقديرٍ وتَرْتيب. 3 وكم له في كُلِّ ذرَّةٍ من سِرٍّ عجيب! يُسيُّ اليه العبادُ وهو يَزْدادُ إحساناً اليهم، و يتبغَّفون بالمعاصي ويأبي إلَّا تَعَطُّفاً عليهم . لاتُحصى نِعَمُهُ ولاتُعَدُّ أياديه ولايُطاق النَظَرُ الى كمالِ إِشراقه ولاالى مباديه . كُلُّ شيء مُنقادٌ لِعظَمَتِه والأرضونَ والسمواتُ 6 في قبضَتِهِ وتُدرَتِه . قديمٌ لاأوَّلَ لِيقِدَمِه ، باللهِ لآآخِرَ لِبَقائه . دائمُ الوجودِ هن غير زوالٍ ، كامِلُ الذات على كُلِّ حال • الموصوفُ بصفاتِ الكَمال المنعوتُ بِنُعوتِ الجَلالِ والجَمال ؛ ذو الأسماءِ الحُسنى و العِنفاتِ العُلى لايُما إِنْلُ الأَجسامَ ولاَيَقُبَلُ ۖ و الإِنفسام. أَزَلِيُّ الذاتِ سَرَمَدِيُّ الصِفاتِ. كان قَبَلَ أَنْ خَلَقِ الاَّرْضِينِ و السمواتِ وهو الآن على ماكان من أوصافِه التامّات و نعوتِه الكامِلات. لأيشبِهُ الموجوداتِ في ذاتِه ولا في صفاتِه بل الموجوداتُ كَنُها قَطرَةٌ من بحرٍ قُدرَتِه و آيةٌ من آياته ِ 12 لايعزُبُ عن علمه الأَزلتي مثقالُ ذرَّة كالهباء ٬ بل عِلْمُه بما تُحتَ أرضِه كعِلْمه بما فوقَ السماء، والموجوداتُ كُلُّها في سِعَة عِلْمَ ۚ كَتَّطْرَة ۚ في بِحادٍ و رَمْلَة ۚ في قِفار ' ولا تَخْرُجُ عن إِرادَتِه نَظرَةً ولا عن مُشيئته خَطْرة . فما شاءً كانَ وما لم يشأ لم يَكن 15 و كُلُّ حادث من الكائنات ِ بوجَدُ في أُجلِه المَعلوم كما أُرادَه في الأُزل و عَلِمَه في القديم من غيرٍ زيادَة و نُقصان ولا تقدُّم ولا تأخَّرٌ . و هو السميع العليم الذي لاَيعزُبُ عن سمعِه مسموع ولاعن بَصرِه مُبصَر بل سواء عندُه من جَهَرَ بالقول وأسرّه ، 18 و ما أضمرَهُ القلبُ و أُظهره . أسرارُ الضمائر عِندَه علانيةٌ و أفهـــامُ الخَلْقِ دونَ إِدراكِ كمالِ صفاتِه وانية · وهو المُتكلِّمُ بالكلامِ القديم القائمُ بذاته المنزَّه عن

<sup>6</sup> مباديه : ظهوره و تجلياته الـ 1-20 والصنع ... المنزه عن B ــ M ال

أَنْ يَشْهِهُ كَلامَ المَخْلُوقِينَ. و جميعُ ما قاله من المُحْكَمِ المُتشابِهِ على ما قاله وكما أرادَه. أَمْرُهُ و نَفْيُهُ حَقَّ و وغده و وَعيدُهُ صِدْقُ نؤمِنُ به ابمانَ تحقيق و بقبن ، ق و نصديقاً لا يَتخالَجُنا فيه ربب. جلَّ وجههُ و تعالى جَدْه مِن حي لا يُعارِضه موتُ و باق لا يَتخالَجُنا فيه ربب. جلَّ وجههُ و تعالى جَدْه مِن حي لا يُعارِضه موتُ و باق لا يَلِحَقُهُ فناء. أَظهرَ الموجوداتِ بقدرَتِه اختراعاً و استَبدً بعَلَتِها ايجاداً و إبداعا، فسبحانه سبحانه ما أعظمَ شانه و أظهرَ بُرهانه و أوضح سلطانه و أجزَلَ إحسانه وأثم امتنانه. لا تهندى الفلوبُ لوصف بهائه وعظمته ، ولا يُطمّعُ طامع في الاحاطة بكماله إلا رَدّته سُبُحاتُ حضرته. فما أرفعهُ في جلاله وأنهاهُ في كبربائه و أظهرَهُ في إشراق ضِيائه و أفترَهُ في ربوبيّته و أذوَمَه في كينونيّتِه وأغزّهُ في وحدانيّته وأجلَهُ في صَدانيّته و أقدَمَهُ في ديمومة وأسبَقَهُ في أزليّتِه. هو الوارثُ لأهل أرضه وسمائه، وهو الحيُّ حين لاحيَّ في ديمومة وأسبَقهُ في أزليّتِه. هو الوارثُ لأهل ذاتِه لِسانْ أَوْ يَغي بِكُنه صفاتِه العُلي بيان.

### الفصل الثانى فى الايمان بالنبوة

إِعْلَمَ أَنَّ اللهِ مَ جَل جَلالُه بِعَثَ الأَنبِياء مُبشِّرِينَ و مُنذِرِينَ و أُرسَلَ محمداً الطاهِرَةِ الى كَافَةِ الخَلْق ، العَرَبِ منهم والعَجَم والأَسودِ والأُخمَر ، وأَيَّدَهُ بالمُعجِزاتِ الظاهِرَةِ و الآياتِ الزاهِرة فَنَسَخ بِشَرْعه من الشرائع ما شاء و قرَّر منها ما شاء ' وهو خاتَمُ الأُنبِياء و سيّدُ البشر :

ا هيهاتَ أَنْ يَلِدَ الزمانُ نَظيرهُ إِنَّ الزَمانَ بِمِثْلُهِ لَبَخيلُ والنُبُوّةُ عبارَةٌ عن كمالات تَحصُل للا نبياءِ ولا يُتصوَّرُ الوصولُ اليها بِبضاعة والنُبُوّةُ عبارَةٌ عن كمالات تَحصُل للا نبياءِ ولا يُتصوِّرُ الوصولُ اليها بِبضاعة النُظرِ في النُظرِ في النَظرِ في

<sup>1-18</sup> ان يشبه ... لبخيل B ـ M ∦ 20 وليس ... في B ـ M ∦

البراهينِ الواضحةِ و الدَلائلِ البَيِّنَةِ. فأمَّا أَنْ يُصلُ عاقِلٌ ببضاعَة عَثْلُهُ الى تلك الكمالات فَـكَلَّا وحاشى. وطورُ النُبوَّةِ وراءَ طورِ الوِّلاية، ونهابةُ الأُولِياءَ هي بِدايَّةُ ُ الأنبياء، وطورُ الولاية وراءَ طورِ العقل و نِهاياتُ العُقلاء بداياتُ الأولياء. ومنذَهب مُذْهَبَ الفَلاسِفةِ وظُنَّ أَنَّ النَبيُّ عبارةٌ عن شَخْصِ بَلَغ أَقْصَى دَرجاتِ العقل وتصرُّفُ ببضاعة عقله في الا وامِر و النواهي و زعم أنها أوضاع ٌ وَضَعها النَّبِيُّ و سُوَّاها على الحِكمة ِ فقد انخلَع َ عن رَبْقَة الأسلام وانخرط في سِلك أهلالغباوة : بل لم ينطقعن الهوى وكان كلامه وحياً يوحى. والإمامُ الحقُّ بعدَ رسولِ الله \_صلى الله عليه وسلُّمــ ابوبكر 'ثم عمرُ 'ثم عثمان' 'ثم على ً\_ رضىالله عنهم أجمعين \_ عَلِمنا ذلك بالإِجماع القاطِع الثابِت بطريق التواتُرِ ، وقد حَبَّرتُ في عُنفُوان الصِبيقصيدةُ ، أحلى منالمُنَى فى الفؤاد وَ أَلذُّ مِن وصال الأَحِبَّةِ بعد طولِ البِعاد · مَدحتُ بها رسولَ الله ـصلى اللهُ علمه. و الخلفاءَ الراشدين ــرضيالله عنهم أجمعين\_ بل مدحتُ نفسي و شِعري حين تصدَّ بتُ لذلك ، وهي تَشتمِلُ على سبعين بيتاً وهذه الأبيات منها :

طَلانِحَ أَنْضَاهَا التَّوَقُّصُ وَالوَّحْدُ تُوى جَسَّمُهُ فِيهَا فَأْجِفَانُهُ رُمْدُ فَلاسَرَّهَا نُحْسُبُ ولا ضَنَّهَا ورْدُ

15

سَازُجِی إِلَيْه يَعمَلاتُ سَوَاهِماً و اُكْحِلُ أَجْفَانَ الوجَاءِ بِتُرْبَةٍ وَ إِنْ لَمْ لِتَبلِّغَنِي إِلَيْهِ رَكائبي

### الفصل الثالث في الايمان بالآخرة

إعلَم أنَّ القَبَر أوَّلُ مَنزِلِ من مَنازِل الآخِرة وقد وَرَد الاخبارُ بِسُؤَالِ مُنكَرِ 18

2 < حاشى > حاشا 18 اليعمل واليعملة : الجمل والناقة المطبوعان على العمل ج. يعامل ويعملات السواهم : مفردها الساهمة وهي الظامرة من النوق الالطلائح : مفردها الطالحة وهي الناقة الهزيلة أو البعير المعيني الالتوقيس : سار سيراً بين العنق والخبب أو اشتد وطؤه في المشي الالوخد: السم من وخد البعير أي اسرع وصار يرمي قوائمه كالنعام الله العراهين ... منكر 18 السم من وخد البعير أي اسرع وصار يرمي قوائمه كالنعام الله العراهين ... منكر 18 السرع وصار يرمي قوائمه كالنعام الله العراهين ... منكر 18 السرع وصار يرمي قوائمه كالنعام الله العراهين ... منكر 18 السرع وصار يرمي قوائمه كالنعام الله العراهين ... منكر 18 السرع وصار يرمي قوائمه كالنعام الله العراهين ... منكر 18 السرع وصار يرمي قوائمه كالنعام الله المنافقة البراهين ... منكر 18 المنافقة المن

18

و نَكبر ولا نتَصرُّفُ في ذلك بِبضاعَة عقولِنا الضّعيفة . فأكثَرُ أحوالِ الآخِرةِ إِنَّمَا يُدرَكُ بنورِ النُبوَّة ، وقليل منها يُدرِكُه أفرادُ الأولياء وآحادُ الراسخين منالعلماء . والقبرُ إِمَّا رَوْضَةٌ من رياض الجنَّةِ إو حُفرَةٌ من حُفْرِ النيران ، وعدَّمُ رؤيتِنا للخفرة والروضَةِ و لِمنكَرِ و نكيرٍ لاَيدُلُ على عَدَم ِ رؤية الميِّت، إذ نحنُ في عالَم ِالمُلكِ والشهادَةِ والميِّتُ فيعالَمالملكوتِ والغيب. وقدقال النَبِيُّ ــصلىاللهُ عليه و آلهــ إنما هما مَلَكان فَظَانِ غليظان أُزرقان يَبْحثان الارض بأنيابهما ويطآن شُعورَ هُما؛ أصواتُهما كالرَّعْدِ القاصفِ و أبصارُ هما كالبرق الخاطف؛ و عند ذلك قال ُعمر بنُ الخطاب: يًا رسولَ اللهُ؛ أَفْيِكُونُ معى عقلى هذا؟ فقال: نعم؛ قال: اذاً أَكْفِيهَا، ثُم يُبِعَشُرمن و في التُّبور و يُحصَّل ما في الصُّدور و يُرَدُّ الأرُّواحُ الى الأجساد، والناسُ يَمْشُون ُحفاةً 'عراةً و يُبحشّرون على صَعيد القِيامة أشتاتا في يوم كان مقدارُه خمسين ألفَ سنة. وليس للعقل إلا التصديقُ بهذه الأمورِ المُمكنةِ ؛ فإمَّا أَنْ يُدرِكُ ذلك ببضاعته 12 فلا ، بل إذا أدرَكَ العقلُ صِدْقَ الأنبياء و أنَّه لايُتَصوَّرُ عليهم الكَذبُ كان مُضطراً في تُصديقهم بجميع ما أخبروا عنه و من ذلك أحوالُ الآخِرة. وكُلُّ ذلك حقٌّ كالميزان وهو الذي يُعَرِّفُ العِبادَ مقادير أعمالهم الحسناتِ منها والسيئات. وكذا 15 الصِراطُ و هو جِسْرٌ ممدودٌ على مَثْنِ جَهنّم كالسيف في حِدَّتِه و الشَعر في دِقّتِه والناسُ مُتفاوِتون عليه: قَمِنَ طائرِ بطيرٌ و مِنْ سائرِ بَسير وحابِ يحبو وَهاوِ ُيهوى به الى النار في مكان سحيق.

وكذا الجنَّةُ والنارُ وما فيها من أنواع ِ الآلام ِ وأشدُّها الخلودُ في النار مع

 <sup>6</sup> بحث في الارض: حفرها ومنه المثل: كالباحث عنحتفه بظلفه || حبانيابهما> بانيابها B
 ال 15 متن الشيء: ما ظهر منه ؛ متن الارض: ما ارتفع منها ؛ متن الطريق: وسطها ال 1-18 ونكير
 . . . مع B ـ M ||

العِجاب، و أقسام اللذات و أعلاها النظرُ الى رَبِ العالمين، و جميعُ ما وَرَد فى القرآن ونطقَت به الأخبار الصِحاحُ فهو حق و صِدق نؤمِن به ايماناً لانتمارى فيه ، وكذا الحَوضُ المورودُ الذى مَن شَربَ منه شَربة لم يَظمأ بعدها أبداً وأحلى من العَسلِ وأشدُ بياضاً من اللبن . وكذلك الشفاعة فهى حق يَشفَع الأنبياء مم الأولياء ثم العُلماء ثم الله فهماء ثم المؤلياء مومومُ المؤمِنين ، ولِكُل مُؤمن شفاعة كما قال رسول الله عملى الله عليه عليه السَلف الصالحون والأئمة والمنتقرضون ، ولنا فيهم المؤة حسنة و قذوة مرضية . و قد قلت فى جُمَل أصول الايمان أبياناً وهى :

وُجُودَ قديم لاكدعوى الى الجَهْلِ مُريدِ قديرِ ذى حيوة وذى فَضَلَم مُريدِ قديرِ ذى حيوة وذى فَضَلَم وفى أَرضِه السُفلى من الحَزن والسَهلِ سوى الواحدِ القيُّومِ فى المُلوو السُفلِ وَمُحييهُمُ فَهُو المُجدِّدُ وَ المُبْلَى وَ فَضَلَ وَمَا هُو بِالهَزلِ وَ فَضَلَ وَمَا هُو بِالهَزلِ كَمَا قاله حَقْ مَن القَرعِ والأَصلِ 15 على ما حَكَاهُ المُصطفى خاتَمُ الرُسلِ على ما حَكَاهُ المُصطفى خاتَمُ الرُسلِ وأَسلا فِي الماضينَ، واللهِ مِن قَبلي وأسلا فِي الماضينَ، واللهِ مِن قَبلي يُخالفُ فيه، من ذرى المقل والنَقل ؟ 18 يُخالفُ فيه، من ذرى المقل والنَقل ؟ 18 يُغرراءَ مِن قَوْلِ وشنعاءَ مِن فِعْلِ

تية نُنتُ بالبرهانِ من طُرق العقل سميع بصير عالِم متكلِم سميع بصير عالِم متكلِم يقوم به ها في سموانه العُلى و مُصور و ليس لنا من خالِق و مُصور ولاربب لى في أنه مُهلِك الورى و أن رسول الله أفضل خليه وأن الذي ادى الله الممات جميعه و أن الذي بعد الممات جميعه فهذا اعتقادي و اعتقاد مشايخي فهك بين شرق الأرض والغرب مُسلِم فهك بين شرق الأرض والغرب مُسلِم و كم زَنَ مَن في بُردتي خصماؤه

15

فمالي وَ ربِ الراقصاتِ الي مِنيُ سوى دعوة أدعو بها الله َ مِن شغل ِ اللهِي طَهْرَ وجه أرضِك منهُمُ وَ إِنْ صح مَا قَالُوا فَطْهِرَهُ مِن مِثْلَى إِلَهِي طَهْرَ وجه أرضِك منهُمُ وَ إِنْ صح مَا قَالُوا فَطْهِرَهُ مِن مِثْلَى

والأولى أن أفتص على هذا القدر وأن لا أطول الكلام مع ما أنا فيه من ضيق الصدر، و أنا أشكو الى الله أقواماً أهدروا محقوق العلم و اعتمدوا غير المعروف من سجايا اولى الحلم، و سَعَوا بى الى السُلطان و اخترعوا على عظيم البُهتان، و لم يَقُم بي بواجب حقى علماء الفرق ولا ذوو السُرق عات والخرق، وأسلمونى للخصوم أصاد تُقهم و أعاديهم، فما أُجدَرَهم بأن يُنشَد قول الشاعر فيهم:

ما هذه القُربي التي لأتتَّقَى ما هذه الرحمُ الذي لأترحَمُ

و والله يعلم أنى لم أزّل أعينهم على مطالبهم وأقوم بمقاصدهم و تحصيل مآربهم، وأنصر هم باليد والله أنى لم أزّل أعينهم على مطالبهم وأقوم بمقاصدهم وأفك أسيرَهم، وأنصر هم باليد واللهان وأجازى مسيأ هم بالإحسان، وأجبر كسيرَهم وأفك أسيرَهم، وأصلح فاسدَهم وأعلم عنهم حاسدَهم، وأحقق ظنو نَهُم وآمالهم وأعلم مما علمنى الله بجهالهم، وأملاً أسماعهم غرائب الكلم وقلوبهم لطائف الحكم:

لاذنبَ لى غيرَ ما سيِّرتُ من غُرَرِ

شرقاً وغرباً وما أحكمتُ من ُعَقَدِ

فاللهُ كَديبي و خَديبُهِم بِومَ لاَينطِقون ولاَيؤذُنُ لهم فَيغَتَذِرون. فالحمدُ لله رَبِ العالمين على نِعَمِه المُنظاهِرَة ، و الصلاةُ على محمد و عَرفه الطاهِرة وحَسْبُنا اللهُ وَنِعْمَ الوكيل.

# فهرس مواضيع المقدمة

| صفحة                   |                                                       |
|------------------------|-------------------------------------------------------|
| 0-1                    | استشهاد عين القضاة                                    |
| ٦                      | الآراء التي استشهد من اجلها :                         |
| \ • _Y                 | ١- رأيه في مسألة النبوة وامور الآخرة                  |
| 14-11                  | ٧- رأيه في ضرورة تسليم المريد ذاته للشيخ المرشد       |
| ۱۷_۱٤                  | المذاهب والاديان في نظر المريد الصادق سواء            |
| X1-1X                  | ابليس مثال العاشق الصادق والمطيع المتفاني في خدمةالله |
|                        | ٣ـ رأيه في مسألة الحلول:                              |
| 77-37                  | من خلال كتابي زبدة الحقائق و شكوى الغريب              |
| 40                     | من خلال كمّاب الممهيدات                               |
| 47-44                  | تجربة الحلول في نظر الحلاج والهمذاني                  |
| <b>ሦ</b> ለ_ <b>ሦ</b> Υ | موفف المسلمين من مسألة الحلول                         |

# فهرس مواضيع شكوى الغريب

|                         | صفحة           |
|-------------------------|----------------|
| شوق وحماين              | o_\            |
| تكبات الدهر             | ٦              |
| لنبوة والولاية          | ۹_۲            |
| المريد والشيخ           | 11-1.          |
| إلحمد من كبائر المهلكات | \\_\Y          |
| التعصب                  | 18             |
| المصطلحات العلمية       | 17_10          |
| علم المجاهدة            | \_\Y           |
| اعلام الصوفية           | Y0_19          |
| المصطلحات الصوفية       | TY_17          |
| الشطحيات الصوفية        | ٣٢             |
| علم التصوف              | <b>μμ</b>      |
| العلم بالله ومعرفة الله | 40_48          |
| كلام العشاق             | <b>44</b>      |
| شرائط التأويل           | ۳۹_ <b>۳</b> ۷ |
| مؤ لفات عين القضاة      | ٤١_٤٠          |

| £4-£4   | الايمان بالله وبصفاته |
|---------|-----------------------|
| £0~ £ £ | الايمان بالنبوة       |
| £Y-£7   | الايمان بالاخرة       |
| ٤٨      | خاتمة الرسالة         |

### فهرس الافلاط المطبعية

| سطر      | فحة | صحيح ض                    | غلط              | مطر              | لفحة . | صحيح م             | غلط                    |
|----------|-----|---------------------------|------------------|------------------|--------|--------------------|------------------------|
| 11       | 17  | عددت                      | ء<br>عددت        | ١٤               | ۲      | مخطوطة             | لمخطوطة                |
| ١٦       | ۱۳  | ر<br>حساف                 | حساد             |                  |        | الإهل              | لاهل                   |
|          | ١٤  | يعتقدآها                  | ستقد ُ ها        | 1 1 2-           | ۲ ۳۱   | وادرك              | وادراك                 |
|          | 18  | -<br>اد <b>ر</b> ج        | -<br>ادد ح       |                  |        | حيث ادرك           | حيث ا <sub>د</sub> راك |
| ةرقم ١٣  |     | _                         | بعضر             | و۱۲ ا            | /o /   | حيث ادرك<br>فتوحات | فتوح                   |
| 3        |     | ~                         | . ي<br>الاحاد    | 1 Å              | ٩      | صدق                | صدق ذلك                |
| ية زقم ١ |     |                           | عجز              |                  |        | الشفاء الانسانءو   | لشفاء                  |
| •        | ۱٩  | يتكلم                     | <br>تتكلم        | ١٥               | 10     | شرطى               | شروطى                  |
|          | ۲.  | -<br>القائل َ             | القائل ُ         | 1                | 171    | يتر ثب             | ېترتب                  |
|          |     |                           | سله ا            | ١٢               | ۲1     | بل                 | ىل                     |
|          | ۲۱  | الفتا                     | سلوا<br>الفتن    | 17               | ٣٦     | فيقول              | فقال                   |
|          | >   |                           | الخاصه           | ٤                | ١      | فىما               | فيما                   |
| ١        | 40  | التناني الإقطع            | التناني الاقطع   | 1.               | ١      | مبر                | فیما<br>ت<br>مصر       |
|          | Yo  | الجنيدُ ُ                 | الجنبد           | •                | Y      | الرياح             | الرياح ُ               |
| ٣        | ۲Y  | الهوية<br>الهوية          | الهوية<br>الهوية | 1.               | ۲      | آيشفيننا           | 'بشفیننا               |
| ٩        | YY  |                           | أن               | بيةرقم           | ٣ حاث  | امرأ               | امر <b>ۇ</b>           |
| ٣        | 27  | إن<br><b>&gt;</b>         | >                | ىيةرقمع          | ع حاث  | غر بان             | غرو بان                |
| 10       | ۲۸  | اختفاءه                   | احتفاؤه          | ئيةر قم ع<br>ئية | ه حاد  | حر أو              | جر ار                  |
| ١.       | 44  | آخر                       | ا آخر            | ٩                | ٦      | يعو د              | يەود'                  |
| 11       | 11  | تعني                      | يعنى             | ة<br>رقم ۱۱      | ٦ حاشي | حطى                | خطى                    |
| λ        | ٣٠  | الانيّة                   | الاينية          | λ                | ٧      | عليها              | علها                   |
| Υ        | ٣١  | اشياء                     | اشياء            |                  |        | ∢iţ                | <b>₽</b>               |
| ٩        | ٣٢  | باقل                      | بأقل             | ١.               | ٣1     | >                  | >                      |
| ٩        | ٣٦  | باقل <sup>-</sup><br>تصفح | ,                | ١٣               | 1.     | فصول               | فصولا                  |
| ١        | १०  | الذُّ                     | الد              | 1 2              | ١.     | المنبكج            | المنتهج                |
| 7        | ٤٦  | حبحشان>                   | يبحثان           | 7                | 11     | قلوً بهم           | قلبه                   |
| 11       | १५  | فأما                      | فاما             | Y                | 11     | الفاحشة ﴿          | الفاحشة                |

زمدة الحقيرك ايق

# بيمالي الخالجة

### مقلَّامة

الحمد لله على نعَم متواصلة أرعى أطراف النهار رياضها و منَح أمترادفة أردُ آناء الليل حياضها ؛ و أصلَّى على سيَّد وُلد آدم و خير من زيِّن بجماله العالم • محمَّد صاحب شريعة الاسلام و داعي الثقلين الى دار السلام. و على آله المهتدين بأنواره وأصحابه المقتدين بآ ثاره . وبعد فهذه اللُمعة موسومة ﴿ بِنُ بِنهُ الحِقَّايِقِ ، مشتملة على كشف الغطاء عن الاصول الثلاثةالتي تعبّد بها كافة الخلائق. وقد أودعتها مائة فصل و وشحتها بنُكت دقيقة من كل أصل. و هي عدّة كاملة للطالبين في أسول الدين و ُغنية وافية بمقاصدالسالكين من علماليقين الى عيناليقين . وقد ذكرت في «الرسالة العلائية التي عملتها في مذهب السلف الصالحين ــ رضي الله عنهم و عن من سلك طريقهم أجمعين. ما لا يُستغنى عن اعتقاده العوام في تلك الاصول؛ أمّا الذي يشفي غليل الخواص فقد أعربت عن بيانه فيهذه الفصول . وقد استخرت الله ـعرّوجلّ ــ في إملائها فسلُّط علتي خواطر لم أجد ُبدأ من إمضائها؛ و لو أنَّ الخيرة كانت في ذلك لما انتهج القدر بي هذه المسالك. فمالستخار عبد في إمر من أمور الدين و الدنيا إلاّ

يُسّرت له فيه أسباب الوصول الىدرجته العليا .

و لقد كان إخواني يتوقمونذاك مني إذ كنتمشتغلا بتحصيل العلمواستفادته، و قد أكببت طول الليل والنهارعلي استزادته . ثمّ انقطعطمعهم عنذاك بعد ماأضربت عن طلب العلم صفحاً و طويت دونالا قبال عليه كشحا . فصارت نفرة القلب عنه الى حدّر كنت أستبعد معه من نفسي أن أنفرّغ يوماً لتمهيد تأليفٍ ، أو أديمُغل بتأسيس تصنيف. و كان القلب في لجّة بحر لا ساحل له، و قد غرق فيهالاوّلونوالا ٓخرون ؛ و ليس لهممعتصَم يعوّل عليه، و لا مُستمسَكُ يُلجأ اليه. ثم إني رأيت بعض المخلصين من إخواني تتشوق نفسه الي الاحاطة بمنتهي نظر العلماءفي أصول الدّين ، و موقف أقدام السالكين في طريق البراهين؛ فلمّا رأيته محتاجاً ، في طريقه الذي هو بصدده اليه ، وقفت بضع أيّام من العمر عليه . وقد نشوّشت علتي أحوالِ القلب بسببه ، ولكن و طّن نفسي على احتمال ذلك صدق ُطلبه . على أنّى لمّا استخرت الله ــ عزّوجلّ ـ قطع الخواطر الدافعةعنَّى بتقديره، و سخّرني لهذا الأمرفلم أجد مدفعاً لتسخيره. ثم كان هذه الفصولوقد قدّمتعليهامقدّمة تنضمّن بيانالباعث الأصلى على إملائها ، وأختمها بخاتمة تشتمل على ذكر الوظائف التي لابدّ للناظر في هذا الكتاب من أن تكون موجودة فيه ، حتى تعظم فائدته من مطالمته . والله تعالى بنفع به كل من ينظر فيه ، و يؤيُّدُ باطنه بصفاء يستوعب به معناه و يستوفيه؛ فهو المُستمسَكُ بعروة أنعامه و المستعان في كلّ أمرعلي كماله وإتمامه «وهوحسيي ونعم الوكيل »

### مقدمة في بيان الباحث الأصلى طلى املاه هذه اللممة

إِنَّ الذي دعاني الى ذلك غرضان مهمَّان :

الفرض الاول: < تلبية حاجة الاخوان الملحة >

ابنّ جماعة من إخواني، وفقني الله للقيام بحقوق صحبتهم و صدافــتهم و نهض بي لأداء مــا يجب علتي في رفــاقتهم ، كانوا يفترحون علتي إملاء فصول أذكر فيها ما ينتهي إليه نظر العقول في العلم بذات الله ـ عرّوجلّ ـ و صفاته و الايمان بحقيقة النبوّة و باليوم الاخر . وأنّ أنظمَ هذه المعانى في سلك الفاظر يروق الفصيح ايجازُها ، ويروع الناظر المستقلُّ بالنظر إعجازُها . و كانت عوائق الزمان وصروف الحدثان تشغلني عن القيام بماحامترغبانهم عليه و توجّهتهممهم إليه. ثمّ لمّارأيتهم يحتاجون غاية الإحتياج الى ذلك خصوصاً في الايمان بحقيقة النبوّة وحقيقة الصفات الموصوف بها فاطر السموات والأرض، رأيت صرف العناية الى بيان ذلكأهمٌ الأمور. و لقد ذكرت في النبوّة و ما يتعلّق بها من المقدّمات العلمية في رسالتي الموسومة < بغاية البحث عن معنى البعث ، ما يشفي غليل الطالب المستفيدو يكفي الناظر المستبدّ بنظره السديد. و لكن لما كان الايمان بحقيقة النبوّة إذ ذاك مستنداً الى علم اليقين و مثلقًى من طرق البراهين ؛ و حاصل ما يدركه العقل من حقيقة النبوّة يرجع الى إثبات وجود شيء للنبي بطريق جمليءن غير إدراك شيء من حقيقة ذلك الشيء و ماهيَّته ؛ و هذا الا يمان بعيد جداً من الايمان الذي يحصل لصاحب الذوق بحقيقة

النبوّة . ويكاد يكون التصديق المستفاد من العلم بحقيقة النبوّة شبيها بتصديق يحصل لمن لاذوق له في الشعر بوجود شيء مجمل ' فارِنّ من لم يُرزق ذوق الشعر قديتمكّن ايضاً من تحصيل اعتقاد ما بوجود شيئي لصاحب الذوق ، و لكن يكون ذلك الاعتقاد بعيداً عن حقيقة الخاصيّة التي يختص بها صاحب الذوق .

و كنتإذ أمليت تلك الرحمة الأزليّة في هذه السنين الثلاث من أنواع المعارف الغيبيّة و لقد أفاضت على الرحمة الأزليّة في هذه السنين الثلاث من أنواع المعارف الغيبيّة و تفائس الاحوال الكشفيّة ما يتعذّر على شرحه ووصفه؛ واكثر ذلك مما يستحيل عنه التعبير في عالم المتناطقين بالحروف و الاصوات و أنا أجتهد عاية الاجتهاد أن أذكر منها طرفاً في هذه الفصول بأحسن إشارة وأرشق عبارة والحق الصريح أنّا كثر الكلمات المذكورة في هذا الكتاب متشابهة غاية التشابه وفمهما رأيت فيها لفظاً لم يؤدِّ حق المعنى المسبوك في قالبه ، فلانبسطن اليهلسان الاعتراض فلي في ذلك عذران واضحان الاول أتى كنت من ذكر المعاني في شغل شاغل عن تنقيح الألفاظ فلم اوردها على الحسن وجوه الايراد ؛ مع أن ذكر تلك المعاني بعبارات تطابقها من غير تشابه فيها، يكاد يكون محالاً لابل هو كذلك قطعاً و يقيناً و الثاني أتى أمليت هذه الفصول لقوم يكون محالاً لابل هو كذلك قطعاً و يقيناً و الثاني أتى أمليت هذه الفصول لقوم الايشغلهم تشابه الألفاظ عن درك حقائق المعاني فين كثرة ممارستهم للحقائق المقليّة لايشغلهم تشابه الألفاظ عن درك حقائق المعاني فين كثرة ممارستهم للحقائق المقليّة عاروا بحيث لا يقطع عليهم طريق الأنس بالملكوت الفهم مع عالم الملك .

الفوض الثاني : حأن تكون هذه الفصول ذخراً يجنّب الطالب مهالك العلم > إنّ الطريق الى الله ـ عزّ وجلّ ـ وعر وسلو كه صعب وفيه مالا يُحصى من البحار المُغرقة والنيران المحرقة والجبال الشواهق والفلوات المملوءة بالصواعق والعقبات التي تَستعصى على الاعين و يمتنع وصفها على الالسن ؛ وكل واحد من السالكين يظنّ بنفسه أنه من

الواصلين. وقدعمّ الضلال جميع الخلق إلامن عصمه الله بفضله وكرمدحتي اهتدي الي الصراط المستقيموالنهجالقويم . والله ـعزوجل يعيذنامن الاغترار بلامعالسراب في المسارب ، و يعصمنا في الطريق عن القواطع المضلة حتى يريد بناأ عذب المشارب إنه على كلُّ شيء قدير. أجل و ممّا ضل فيه فحول العلماء الحذّاق من أهل النظر حكمُهم بأن حصول العلم بذات الله و صفانه من طربق التعلم، هو غاية السعادات و منتهى الدرجات؛ و هذا جهل عظيم قد استولى على الأكثرين من المتبحرين في العلم والواصلين ، فضلاً عمن هو بعدُ في السلوك . و من ظنّ أنّ العلم بذات المعشوق وصفاته عين الوصول إليه فقد سحب الضلال ذيله عليه، و من صارالي أنَّ الوقوع في مخلب السبع الضاري و أنّ العلم الوقوع واحد، فهو في مهواة بعيدة من الجهل ؛ وهذا مثل هؤلاء القوم في اغترارهم بظنونهم الفاسدة وآرائهم المتناقضة . على أنّ الوصول اليما يدُّعونه من العلم المشارا لِيه عزيزجداً إذ لايتفق ذاك إلاّ علىالندورولبعضالا شخاص

فلمّا رأيت الأمر على ذلك ورأيت نفسى مليّة بالقيام على هذا المُشكل وكشف القناع عن وجه الحق فيه ، صمّمتُ عزمى على إملاء هذه الفصول ليتّخذها الطالب ذخراً في طريق العلم ومسالكه حتى يتيّسر له النجاة من مهالكه ، فمن زاحم العلماء بركبتيه لطلب العلم ولم يعتقد أنّ وراء مقصده مقاصد كثيرة ، زلّ قدمه و كثر ندمه و عظم زلله وظهر ، حيث لا ينفعه خطأه وخطله ، وهذا لا نالغالب على من اعتقداً نه وصل الى مقصده وأحرز في العلم قصب السبق ، وقف به الطلب ولم بكن في نفسه تشوّق الى ماوراء ذلك ؛

و هذا الظِنّ من السموم المُهلكه لمن يسلك طريق العلم؛ و من لم يُجرّب ذلك حقّ التجربة فلايتصور أن يعرف ما أقوله .

و لقد سلكت هذا الطريق و نظرت في غث العلم وسمينه، وطالعت منه كلُّ ضار و نافع حتى حصّلت ما كان بهمّنى فيما كنت بصدده ؛ و أمّا ما كان قليل الغناء فما التفت اليه ولاعرَجت في الطريق عليه علماً بأنّ العلم كَئير و العمرقصير ، فتضييعه في تحصيل مالاتعظمفائدته حماقة . و كان عذري إذخضت كل مخاصفي العلمواضحا فالغريق يتمسُّك بكلُّ شيء رجاء الخلاص. وقد كنت على شفا 'حفرة من النَّار لولاأنَّ الله أنقذني منها بفضله وكرمه . وكان السبب في ذلك أنَّى كنت أطالع كتــــالكلام طلباً للارتفاع عن حضيض التقليدالي ذروة البصيرة، فلمأظفر منهابمقصودي. وتشوّشت علتي قواعد المذاهب حتى تردّيت فيورطان لايمكن حكايتها في هذه اللمعة ولافائدة في سماعها أيضاً للا كثرين ؛ فإنّه يولّد ضرراًعظيماً للا فهامالقاصرة والقلوبالضعيفة. فتحيّرت في أمرى تحيراً ننغّس معه العيش حتى دلّني دليل المتحيرينعلي الطريق، و أمدّني كرمه بالمعونةوالتوفيق. وعلى الجملة فماأنعشني من سقطتي بعد فضلالله تعالى إلا مطالعة كتب الشيخ الإمام حجةالإسلام ابي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي ـ رضيالله عنه ـ و أرضاه . فكنت أتصفّحها قريباًمن أربع سنين ورأيت في هذه المدة من الإِشتغالبالعلوم عجائب كثيرة مما استنقذني فيالطربقمن الكفروالضلالة و الحيرة و العماية. و شرح ذلك لايفي بهبيان فانه خارج عن حدّ الحصر والإحصاء ولامطمع فيه لطلب الإستقصاء. ثم لمّا حصّلت مقصودي من العلم وظننت أنّي وصلت

جعلت أنشد لنفسي قول الشاعر:

إنزل بمنزل زينب ورباب وارتع فهذامر تع الأحباب

فبينا أنا أحط رحالي في الثرى و أنيخ المطايا لتترقه عن السير و السرى اذ أخذت عبن البصيرة في الا نفتاح ، ولحت أعنى بصيرة العقل حتى لا نفتر بخاطرك . وكانت عبن البصيرة تنفتح قليلا قليلا ، و كنت أقف في أثناء ذلك على القواطع التي كادت تقطع على طريق الطلب لما وراء العلوم . وبقيت في ذلك قريبا من سنة وأنا بعد لم أقف على حقيقة الواقعة التي وقعت لي في تلك السنة حتى أنّ سيدى ومولاى الشيخ الأ مام الأجل سلطان الطريقة وترجمان الحقيقة أبالفتوح أحمد بن محمد بن محمد بن الغزالي - متع الله بيقائه أهل الأسلام و جزاه عتى خير جزاء - ساقه النقد برالي همدان و هي مسقط رأسي؛ فانكشف لي في خدمته قناع الحيرة عن وجه تلك الواقعة في أقل من عشر بن يوما فشاهدت جليّة الحال في ذلك . ثم طولعت بشيء لم يُبق مني ومن طلبي لغيره إلا ماشاء الله . و أنا الآن منذ سنين ليس لي شغل إلا طلب الفناء في ذلك الشيء ، و الله المستعان على إتمام ماوليت وجهي شطره ، ولو عمّرت عمر نوح وأفنيته في هذا الطلب لكن له بعد قليلا . ورحم الله أبا فراس حيث يقول :

تهون علينا في المعالى نفوسنا ومنخطب الحسناء لم يُغله المهر و كان ذلك الشيء قد طبّق الخافقين فلايقع بصرى على شيء الآيراه فيه:

وجهه في كل ناحية حيث ما قابلته قمر وجهه في كل ناحية حيث ما قابلته قمر و كل نفس لايزيدني استغراقاً في مشاهدته فلابورك لي فيه ، ولله در أبي الطيّب و هذا الشعر أفاظات فيه :

تركنا لأطراف القناكل لذّة فليس لنا إلا بهن لعاب فغيرُ فؤادى للغوانى رَميّة و غير بنانى للزجاج ركاب و المغبون من لم يجعل أنفاسه أثمان المعالى ، و لم يجتهد فى طلب العز طول الأيام والليالى . ولقد أجاد الموسوى حيث يقول :

إذا أنالم أركب إليها مخاطراً و أعظم قتلا دونها و قتالا فهذا حسامي لم أرق ُذبابه مضاءً و هذا ذابيلي لم طالا مأنا أن الله أن مناء أن المائنات المائن

وأنا أسال الله تعالى أن يجعل لىمن التوفيق ساعداً ، ومن القضاء الأزلتي مساعداً

حتى أملك ناصية سؤلى و أبلغ قاصية مأمولى .

و لقد تنسّمتُ الرياح بحاجتي فا إذا لها من راحتيك نديم و لربّما استيأستُ نم أقول لا إنّ الذي ضمن النجاح كريم

و سارُخی قِلاصی حتی بتعیّن منأسر الزمان والمکان خلاصی؛فاُ نیخ المطایافی أعز مُناخ، و أسموبنفسی إِلی، وَاخاة من هو أجلّ مؤاخ:

, منى إن تكن حقا نكن أحسن المنى و إلا فقد عشنا بها زمنا رغدا فالهم العالية لاتقف بالنفوس الزكبة دون الوصول الى الحضرة المحمدية.

و إذا المطتى بنا بلغن محمداً فظهورهن على الرجال حرام قرّبننا من خير من وطئى الثرى فلها علينا حرمة و ذمام و الكلام في أمثال ذلك يطول و أنا أخوض في بيان الأصول و أفول: أهم ما ينبغى أن أبدأ بذكره في هذا الفصول، بعد حمد الله الذي يُفتتح كل كتاب بحمده والصلوة على محمد رسوله و عبده، تعريفُك أن أكثر الخلق لا ينتفعون بمطالعة هذا الكتاب حق الانتفاع فا إن ذلك مهم في نفسه؛ و سأنهج لك في خاتمة هذه الفصول طربقاً إذا سلكته صرت وافر الحظ من هذا الكتاب.

### الفصل الاول

المؤمنون، في تصديقهم بما جاءت به الرسل: على أربعة أقدام > إعلم أن المصدقين بالسعادة الأخروية و الطالبين لها أربعة أقدام: القسم الاولى: فريق صدقوابماجاءت به الرسل، فآمنوا بالله وملائكته وكتبه و رسله و اليوم الآخر؛ ولم يحتاجوا في هذا الإيمان الى يحث نظرى كما جرت به عادة العلماء النظار، وهؤلاء لايصلح لهم النظر في هذا الكتابأصلا إذ ليس يحتاج منهم أحد الى شيء ممّا أن كر فيه، نعم بجوز أن ينتفع به إن نظر فيه للا ستفادة و لكنّ النظر فيه ليس بنهم لا مثاله.

القسم الثاني: فريق منعلماء الظماهر سلكوا مسلكاً من البحث غير مرضى عندالمحققين، فقلدوا جماعة من أرباب المذاهب في مذاهبهم و في دلائلهم جميعاً. و هؤلاء أحسن حالاً من القسم الأول، و ليس لهم حاجة الى النظر في هذا الكتاب، و ربّما لا ينتفعون به إن نظروا فيه ايضاً.

(القسم الثالث : فريق من العلماء النظار الذين يزعمون أنهم لا يقلدون في عقائدهم أحداً من الخلق، و إنما يسلكون فيها طريق البحث العقلي و النظرالبرهاني

و طريقة هؤلاء في طلبالعلم أحمدُ الطرق ، إِلاَّ أنهم إِذا قطعوا منازلالعلمظنُّوا أنهم وصلوا الى الكمال الكلَّى فيماهم بصدده. وغرور هؤلاء بما حصَّلوه من العلومالنظريَّة عظيم؛ قا نِهم بظنون أنّ تحصيل العلم بالله وصول اليه، وهو عين السعادة المطلوبة.فترى الواحد منهم يَكبّ طول الليل و النهار على طلب الدنيا و شهواتها ، وبزءم أن ذلك لاَيضرّ أمثاله، وأنه سعى منه في طلب علف البعير، و امتثال لاَ مر الله \_ عز وجل \_ حيث يقول: «ولاتنس نصيبك من الدنيا» . و هذه حماقة عظيمة يصعب الخلاص منها إِلَّا لَمِن تَأْخَذَ بِضِعِه عَنَايَةً أَزَلِيةً . وهؤلاء أيضاً لاينتفعون بمطالعة هذاالكتاب؛ فتراهم إِذَا نَظَرُوا فَيْهُ يَتَحَدُلُقُونَ وَ يَقُولُونَ : نَحَنَ اذَا لَمْ نُقَلَّدُ الأُنبِيَاءَ مَنْ غَيْرَ برهان يَقُوم على صدق ما يقولونه ، فما بالنا نقلد غيرهم ؟ و أى فرق بيننا و بين سائر العوام اذا قلَّدنا واحداً من غير بصيرة سواءً كان نبيِّناً أو غيره . و هذه مهلكة عظيمة هلك فيها النُظار الآ من عصمه الله بفضله ، و قليل ماهم . و نِعم الطريق طريقالنظر، لو لم يكن فيه أمثال هذه المهالك؛ و منزعم أنه يسلك ذلك الطريق ولاتضرّ متلك المهالك،فهو جاهل؛ وسيعلم حقيقة ما ذكر ته في سلوكه ولاينفعه العلم.

القسم الرابع ، شردمة قليلة يسلكون طريق العلم النظرى ، فاذا فرغوا من قطع عقبانه ومنازله، لم يشف ذلك غليل طلبهم شفاء كليّاً. ومن حصل له علم ضرورى يقينى بوجود البارى - نعالى و تقدّس - و بوجود صفاته فسكنت بذلك فورة طلبه ، فليس هو من القوم المشار اليهم أصلا ؛ فهؤلاء لا يزيدهم التبحّر في العلوم الأجداً في الطلب و تشوّقاً الى مزيد الاستبصار ، وتطلّعاً الى ماوراء العلم والعقلمن كشف ذوقى

يختص به خواص الحق ، و هم الذين ينتفعون بهذا الكتاب و مطالعته حق الانتفاع. و لم نصدُق رغبتي في إملاء هذه الفصول إلا لا جلهم ، مخافة أن أكون عرضة لقول الشاعر :

فما خير من لاينفعالا هلعيشه و إن مات لم تجزع عليه أقاربه و الله تعالى ينفعهم بمطالعته كما يحب، و لا يجعله و بالا على و عليهم بفضله وجوده.

### الفصل الثاني

< الاستدلال على القديم من طريق الوجود >

إعلم أن ما اتضح فيه كلام النظار من المسائل المطلوبة واستوفى عليه البرهان في كتبهم وأنى لاأطول بذكره في هذا الكتاب؛ بل أفتصر على ذكر ما أهملوه ولم يتضح فيه كلامهم غاية الايضاح: كعلم الله بالجزئيات وحقيقة النبوة و بيان أنها عالم من عوالم لايتصور للعقل الوصول اليها، وغير ذلك من المسائل التي تاهت فيهاعقول النظار كما يأتي في الكتاب تفصيله. و أما المسائل التي حققو القول فيهاغاية التحقيق فلاأتمرض لها إلا أن يجيأ ذلك عرضاً في أثناء الكلام غير مقصود كما هو حكم المسألة التي أذكر ها في هذا الفصل في إثبات موجود قديم و إنما أدردت ذلك لغرض مهم وهو أن يقاس ما أذكر و فيها بجميع ما ذكر في الكتب و يُنصَف أنه هل يتصوّر أن بكون قول أوجز و أقرب الى التحقيق منه أم لا فإن أهل النظر حققوا القول في تلك المسألة من وجوه كثيرة، و أكثرهم ضلّوا فيه عن سواء السبيل ؛ كمن استدلّ في تلك المسألة من وجوه كثيرة، و أكثرهم ضلّوا فيه عن سواء السبيل ؛ كمن استدلّ

على وجوده أعنى على وجود القديم، من طريق النظر في الحركة؛ فا ين ذلك، وإن كان طريقاً واضحاً و بالمقصود وافيا و فسلوكه بطول، ويحتاج فيه الى إثبات مقدمات يستغنى عنها من يسلك الطريق المستقيم، لست أنكر أن النظر في الحركة فيه فوائد كثيرة و لكنني أقول أنه مستغنى عنه في تلك المسألة من حيث ذاتها و قد ذكر الإمام حجة الإسلام الغزالي - رضى الله عنه - في كتابه الموسوم (بالإقتصاد في الإعتقاد) قريباً من عشرة أوراني في إثبات القديم ولعمري أنه كان معذوراً في ذلك فان كتابه هذا على منهاج كتب الكلام و ان كان كلامه فيه مترقياً عما يشتمل عليه كتب المتكلمين و كثير ممن سواه سودوا أوراقاً كثيرة في تلك المسألة كما هومشهور عند العلماء وذلك فصول مستغنى عنه .

و الحق اليقين في اثبات القديم أن يُستدل عليه بالوجود الذي هوأعم الأثياء ؛ اذ لو لم يكن في الوجود قديم لما كان في الوجود موجود أصلا و البتة ؛ و ذلك لأن الوجود ينقسم قسمة حاصرة الى الحادث و القديم أعنى الى ما لوجوده بداية والى ما ليس لوجوده بداية فلو لم يكن في الوجود قديم لم يكن أصلاحادث اذليس في طبيعة الحادث أن يوجد بذاته ، فإن الموجود بذاته يكون واجب الوجود، و الواجب بذاته لا يتصوّر له بداية . و ينتج من هذه الكلمات قياس بُرهاني يُلقّبه أهل النظر بالشرطي المتصل ليكون ادراك الحقائق بالشرطي المتصل ليكون ادراكه أسهل على المبتدى الذي لم يقو على ادراك الحقائق المعقولة . فيقال : لو كان في الوجود موجود لزم بالضرورة أن يكون في الوجود قديم ؛ فهذا أصل يقينتي لا يتصور أن يشك فيه أحد من الخلائق . ثم يقال : الوجود معلوم قطعاً ؛ و هذا أصل ثان و هو كالأول يقينتي . و بعد ذلك يُنتج من الأصلين

السابقين، وجود موجودقديم، بالضرورة. وهذا هو الاستدلال على القديم من طريق الوجود؛ ولا يُتصوّر أن بكون وراء هذا البيان بيان، لافي الا يجاز ولا في التحقيق و بعد ذلك فلابُد لك من البحث عن صفات هذا القديم ، الذي ثبت وجوده بطريق البرهان الضروري ، و أنه كيف بنبغي أن بكون هذا القديم ، و ذلك مشهور و الكتب مشحونة؛ فليس هذا الكتاب مما يحتمل بيان جميع ذلك ، فلكل مقام مقال مخصوص . و الغرض من هذا الكتاب بيان أمر هو أشرف من العلوم العقلية فلا نظول ابذكرها . فاعلم الآن وتيقن أن ما انتهى نظر النظار فيه الى هذا الحدمن الوضوح، فالغالب على أن لا أتعرّض أن أذكره في هذه الفصول إلا اذا احتجت الى ذلك في شيء مما وراءه.

#### الفصل الثالث

## < وجود الله و صفاته في نظر العارف >

لاشك عند ذرى البصائر النافذة في حجب الغيب و سرادقات الملكوت، في وجود معنى صدر عنه الوجود على أتم الوجوه؛ و هو الذي غير عنه خارج الحجب في لسان العرب بقولهم الله تعالى. و أعنى بذوى البصائر من بدرك وجود ذلك المعنى من غير مقدّمة علمية كما هو حال أهل النظر. و ذلك المعنى يتعالى و يتقدّس عن أن يطمح نحو حقيقته نظر اظر سواه. و سبحانه عن أن يطمع طامع في جواز ذلك فهو المتعزّز بذاته لا عن ذاته و نفسه هي التي اقتضت هذا التعزز على الغير، كما أن الشمس بذاتها تفتضي في كمال سلطان إشراقها أن تكون متعززة عن أن نمتد

اليها أبصار الخفافيش « و ِللَّه المثلُ الأعلى و من آياته الشمس».و لولاإذنهو كرمه الفياض المقتضي الاذن، لما اجترأ أحد من البشرعلي ضرب مثل له؛ فكيفلاو يستحيل ضرب المثل في حقّه إذ « ليس كمثله شيء» . فالشمس في المثال الذي ضربناهليست تفي بكمالالمقصود؛ فا ِنها لا تقتضي بذائها لا تعززاً و لا غيره، لا ن وجودها مستفاد من الغيرمع جميعصفاتها . و ليس في الوجود موجوداًه ذات يُحق لها حقيقةالوجود سوى الواحد القهّار الذي هو منزّه عن كل كمال ُ تدركه الأنبياء و المقرّبون فضلاً عن نقصانٍ يتنخيله فيه ضعفاء البصائر ، الذين يكنىءنهم القديم و يقول : « الظانين بالله ظنّ السوء عليهم دائرة السوءِ » . فلعزّة ذانه على عموم الخلق قال في كتابه الكريم: ﴿ تُسبحان رَبِّكُ رَبِّ العُرَّةَ عَمَّا يَصْفُونَ ﴾ ﴿ وَ لِلْكُمَالَ كُرِمُهُ ۚ وَ نَهَايَةً عنايتُه بعباده، نُزّه نفسهعن النقصان تلطّفاً بهم و تعطفاً عليهم فقالــ جلّ مِن قائل ـ ﴿ لَم َ يلد و لم يولد ٩ هو لم يُتّخذ صاحبة ً ولاولدا ٧٠ وهو منزّهفي بصائر العارفين عنالكمال الذي 'يمكن إدراكه للخلق حسب تنزّهه عند الجاهلين عن كل نقصان ·

### الفصل الرابع

# < أقسام الوجود >

فالله عن وجل على مصدر الوجود على اختلاف أجناسه و أنواعه و الوجود المنقسم الى أقسام عامة تندرج تحتها جميع الموجودات: كا نقسامه الى القديم الحادث، و الكامل والناقص، و الواحد و الكثير ؛ و من أقسامه العامة : انقسامُه الى ما له من

ذانه خبر و هو كل ماله حيوة ، و الي ما ليس له من ذانه خبر و هو كل ما ليس له حيوة . و كل واحد من هذبن القسمين يمكن تقسيمُه الى أقسام مُختلفة باعتبارات متعددة؛ فينقسم القـم الأول، و هو الذي له من ذاته خبر في إدراكه، اليمالاُيدرك إِلاَّ الموافق لطبعه و الى ما يُدرك المنافي لطبعه مع الموافق له. و أما الفسم الذي لاخبر له من ذاته فينقسم، عند اعتبار لونه مثلاً ، الى الأبيص و الأسود وغيرهما؛ و ينقسم انقسامات اخر عنداعتبارات سواه ؛ و شرحذلك يطول و ليس الغرض متعلقاً به، فنضربعنه صفحاً الى ما هو الغرض المقصود و نقول : بعض الموجودات إذا اعتبر نسبتها الى القسم الذي يُبدرك الموافق لطبعه مع المنافي بنقسم، باعتبار تلك النسبة فقط، الى الخير و الشر؛ و الموافق للقوة المدركة خيرٌ بالنسبة اليها مادام بوافقهاإدراكه؛ فارِذا تغيرت بينهما هذه النسبة فلم بوافقها إدراكه بل أضرَّبها؛ كان شرأ بالنسبة اليها . و لذلك يجوز أن يكون الشيء الواحد في حالة واحدة خبراً و شراً بالنسبةالي مدركين. وماأصدق القائل إذاً: مصائب قورمعند قوم فوائد.

#### الفصل الخامس

## <سبب تعدد صفات الله >

إعلم أن الله الذي هو مصدر الموجودات على اختلاف أقسامها ، له أسام كثيرة بالنسبة الى تلك الأقسام ، و تكاد تلك الأسامي تخرج عن الحصر لو أراد مربد أن يستوفى جميعها ؛ فله باعتبار النسبة إلى كل موجود حصل منه اسم . و أما ما سمّى به نفسه في كتابه و على ألسنة أنبيائه ، و سيّى به عند الخلق فهو محصور . و هذه الكلمات ربما تحتاج عند الضعفاء الى زيادة شرح و ابضاح . و أناأ كسر سورة الإنكار

فى ذلك و أقول: إذااعتبر ذات الله \_ عز وجل \_ منحيثهى مصدر القسمالذى أيدرك الموافق و المنافى واعتبر مع هذا نسبة ذلك القسم الى الشىء الذى يواقفه و ينافيه من حيثه يوافقه و ينافيه، ظهر إسمان و هما الضار و النافع؛ فإن الجماد لايضره شىء ولاينفعه شىء منحيث الادراك وإن كان يجوزان تنعدم صورته بشىء فيكون ذلك الشيء هو الذي ضرّ صورته؛ و لكن الاصطلاح الحقيقي الأصلى في الضر و النقع أنهما لا يطلقان إلا على ماله إدراك؛ وأما إطلاقهما في مقتضى اللسان على غيره فهو بطريق النقل. والألفاظ المنقولة كثيرة وهي أشهر من أن تحتاج اليبيان؛ ولاعبرة بالألفاظ بعد ظهور المعانى.

## الفصل السادس

# < الفرق بين أسماء الله و صفانه >

لعلك تقول ، الضار و النافع صفتان فكيف قلت أنهما اسمان ؟ و هل يجوز أن نقول صفات الله تعالى أسماؤه أم بينهما فرق ؟ فاعلم إنا اذا نظرنا من حيث الحقيقة فالفرق ظاهر بين الأسم والصفة ، فانهما متغيران في المعنى . فالأسم هو اللفظ الذي وضعه أهل الاصطلاح للدلالة على مسماه من غير أن يعتبر فيه صفة على حدتها . فأما الصفة فهي بالعكس من ذاك؛ و هذا كما أن اسم الحجريدل على مسماه من غير أن يعتبر منه الصلابة أو اللين ؛ و الصلب واللين صفتان لا تطلقان إلاعند اعتبارشيئين مخصوصين في الحجر و غيره . هذا هو الحق الصريح مهما نظرنا من حيث العقل ، و أما اذا نظر نامن حيث الشرع فقد قال الله تعالى \* و لله الأسماء الحسنى فادعوه بها هو أما اذا نظر نامن حيث الشرع فقد قال الله تعالى \* و لله الأسماء الحسنى فادعوه بها هو

وعلى هذا، يندرج اللطيف والحكيم و الخبير والرحمن و الرحيم نحت تلك الأسماء . و يشبه أن لايكون له إسم يدل على حقيقة مسماه من غير اعتبار بعض صفاته إلا الله ، فإن هذا الاسم له بمنزلة أسماء الأعلام للغير .

## الفصل السابع

# < كلمة الله هي اسم علَم للواجب >

إذا نظرت نظراً شافياً علمت أن كل ما وصف الله بهنفسه أو وصفه به غير ُه فهو باعتبار نسبته الى بعض الموجودات أو الىجميعها؛ و سيأني لذلك مَزيد أيضاح فيما بعد. وأما الاسم الذي هو عَلمي له، فيشبه غاية الشبه أن يكون موضوعاً للدلالة على الموجود الذي انتهى اليه نظر السالك؛ كالذي سافر من طريق الوجود الحسى الى الوجود العقلي، ثم انتهى بهالسلوك الى أن ُفتحتله ابواب الملكوت؛ فلماانتهى تغلغلُه في بحارالملكوت ظفر 'بدرة التوحيد' و وضع الأسم العلمي للدلالة على تلك الدُرة ولا باعتبار نسبتها الى موجود صدر عنها بل باعتبار ذاتها فقط ، من حيث رآها موجودة . و أماالذي سمّى تلك الدرة قديمة أ فإنما سماها بذلك من حيث رأى مغايرتها لسائر الذوات في الحاجة الى علة موجدة لها . و كذلك إذا نظرت الى اسم الحي والحق علمتَ أن واضعهما نظر عند الوضع الى موت الغير و بطلانه. فأما ألاسم الذي هو كالعلم له فلاتجد فيه شيئًا من ذلك؛ وربما يُتكلف في ذلكأيضاً، ويُتصرف فيه بانواع من النصرفات الباردة التي ذكرهـا أهل النحو و النصريف في كتبهم. و اشتغالي بشرح وجوء الخلل في تلك التصرفات لا يحتمله الوقت فا إنه أنفس مِمن أن 'يضيّع بأمثالذلك ؛ ولاهذه اللمعة تحتمله فإنها تنبو مع اختصارها عن بيان ما يضاهي ذلك.

## الفصل الثامن

## < تعريف الواجب و المحال و الممكن >

كل ممكن ُفيجبوجودُه بالقديم؛ هكذا جرت سنةالله في المُلك والملكوت ﴿ وَ لَنَ تَجِدُ لَسَنَةً ِ اللَّهُ تَبِدُولًا ﴾ . و كل ما لم بوجد بعد فهو يُعَدُّ محال الوجود أعنى بغيره لابذاته و المحال لايكون مقدوراً ؛ و مالم يُصر الشيء مقدوراً فالقدرةالأزلية لاتوجده . و بيان ذلك أن السبب في 'وجود الموجودات هو الله \_ جل جلاله \_ وهو موجودٌ و لا مــانع من وجود النُسبَب مع وجود السبب إِلاَ فَتْد شرط. لا َنْ وجود المشروطمععدم الشرط محال. و مهما 'وجدتشروط الممكن أوجبتالقدرة' الأزلية وجودًه بالضرورة . و مادام يعو ُزه شرط ٌ فهو بعد ُ ليس بممكن الوجود . فاإِذا تحقق ذلك فاعلم أن كل موجودٍ فهو واجب الوجود إما بذاته وا ٍما بغيره • فقد اتصلت اذاً حدود الواجب و المحال و لاحائل يحول بينهما ؛ و إنما الإمكان حدُّ فاصل بينهما و لاحقيقة له أصلاً كالنقطة الوهمية التي تفرض على خط مستقيم، و كالحد الحاجز بين الماضي و المستقبل من الزمان ؛ و كان آخر حدود الماضي متصلا بأول حدود المستقبل، و أما الحد الذي يفصل بينهما فلا حقيقة له الا في الوهم. فإنك اذا فرضت نقطة و همية على خط الزمان المنقسم الى الماضي و المستقبل لمتجد شيئًا فاصلاً عن الماضي و المستقبل بِقِيَ عن خط الزمان حتى يكون هو حقيقة الحد الفاصل ، و هو النقطة المفروضة في الوهم.

## الفصل التاسع

## < الغاية من الايجاد والخلق >

إِن خطر ببالك أن الله تعالى لِمَ يوجِد؟ أَلِغرض برجِع اليه؟ فهومحال. أملغير غرض و هو أبضاً محال إلا من طريق الطبع المحض، و لايوصف الله سبحانه بذلك . فاعلم أن هذا المؤال تحير فيه أكثر العلماء و هو الخاطر الذي خطر لداود النبي \_علمهالسلام\_حيث قال: "أي رب لِم خلقت الخلق؟ فقال له: كنت كنزاً مخفياً فأحببتُ أن أعرف، وكان المعنى الذي يقتضي صدور الوجود عنه هو الذي كُنيعنه بقوله: ﴿ فَأَحْبَبُتُ أَنْ أَعْرِفْ ﴾ . و لا يُتصور إدراك ذلك المعنى إلا للعارفين ؛ وإنما نصيب العقل أن يستدل على وجوده به جود الموجودات، و ذلك بعد ما تحقق عنده أنالله عالم بالجزئيات بحيث لايتشكك فيه. فاإن العقل إذا تحقق استثاد الموجودات اليه و تحقق بعد ذلك علمه بالجزئيات ظهر له لامحالة ، أن ايجاد الواجب مع علمه بالايجاد ، صفة ٌضرورية الوجود لتلك الذات؛ كما أن القِدم مثلاً صفةضرورية لها . و كما لا جوز للواجب أن لا يكون قديماً فلا يجوز لـه أن لا يكون مصدراً للخلق ؛ و كانقول القائل: لِم كان مصدراً للوجودكةوله لِمكان قديماً . والجواب أنه لولم بكن قديماً لم يكن واجبا؛ ولولم يكن مصدراً للوجود أيضاً لم يكن واجبا. فمن تحقق إستناد الوجود اليهفلا ُبد وأن يقول: إن الايجاد صفة ٌ له ؛ فيقول: هذه الصفة ان كانت ضرورية الوجود له فالسؤال بِلمَءن كونــه موصوفاً بها ، هوسٌ ؛ فهو كالــؤال ِبلمَعن كونه قديماً ؛ وإن كانتغير ضرورية الوجودله ، فهيصفة عارضةخارجةعن ذاته ، والعوارض تحتاج الى العلل والواجب يأبي بذاته أن يحتاج فيديء اليديء وإلا لم كن واجبا.

## الفصل العاشر

# < منتهى عروجالعقل فيمعرفة الله >

كلموجود, حادث وجد فهو مقدور إذ لو لم يكن مقدوراً كما وجد؛ فمصدر الوجود إذا قادر . و كل موجود مقدور فهو مراد إذ لو لم يكن مراد الوجود لما وجد؛ فمصدر الوجود اذا مريد . و كل موجود مراد فله إلى الواجب نسبة ما ؛ وله ، أعنى للواجب ، إلى كل موجود وجه . و كل موجود فهو حاصر للواجب و و الواجب معاين لكل موجود ؛ و ما ليس بحاضر للواجب فهو معدوم إذ ليس له اليه وجه . و لو لاوجه القيوم لم يكن للموجودات أصلا وجود ؛ كما يقال في النظر العامى : لو لاوجه الشمس المقعّر م لوجود الشعاعات المنبسطة على الأرض ، لم يكن المشعاعات أصلا وجود ، كان بالضرورة عالما مكل ذرة من ذرات الوجود ، فهذه غاية العقل في عروجه فإنه يشت في الواجب كل ما يراه ضرورياً له من طريق الاستدلال عليه بالموجودات وصفائها ، كما تراه من فليس ادراكه من شأن العقل .

#### الفصل الحادي عشر

# <علم الله لامتناه ِ

كل ما في الوجود فنسبته من سِعة العلم الأزلى كنسبة لاشيء الى شيء لا يشيء الى شيء لا يتناهى . و هذا الكلام بدركه العارفون ببصائرهم تحقيقاً بحيث لا يمكنهم أن يتشككوا فيه ؛ كماأن العقلاء بدركون أن الكل أعظم من الجزء وأن وجودالمفرد

مقدم على وجود المركب. و هذا الادراك يفيني عند العقلا، لا يشوبه شبهة أصلاً؛ و البهائم حرمت إدراك ذلك مع وضوحه عند العقلاء إذ عدمت حاسة هذا الادراك فكذلك العقلاء المعتكفون في طور العقل الذين لا يمكنهم مجاوزته، يُحر مون إدراك قولنا: نسبة كل الموجودات إلى علم الله تعالى كنسبة لا شيء إلى شيء لا يتناهى؛ فيتحيرون و يتيهون في كيفية علم الله بالجزئيات و بظنون أن نغير علمه لازم من تغير هذه الجزئيات.

## الفصل الثاني عشر

# <علم الله بالجزئيات>

و من عجائب آ بات الفرآن قوله: ﴿ فلنقصّ عليهم بعلم و ما كُنّا غائبين؟ فهو مشعر بأن كل شيء حاضر له و أنه حاضر مع كل شيء فلذلك لا يعزب عن علمه شيء. و أما قوله: ﴿ وسع كلّ شيء علما ﴾ فإن استعمال السعة فيه مع ذكر العلم أعجب من كل عجب و بيانه أن الموجودات مستفادة من علمه وعلمه محيط بكل شيء كما قال: ﴿ أحاط بكل شيء علما ﴾ و الحق أن الله - جل و علا - هو الكثير و الكل و أن كل ما عداه هو الواحد والجزء لابل فكل ما سواه فليس بجزء و لا واحد أيضاً إلا من الوجه الذي يلي كليته و كثرته و خذ لهذا الكلام الغامض في نفسه مثالاً على قدر عماك ؛ واعلم أن الشمس وإن كانت واحدة فالشعاعات الفائضة منها كثيرة ؛ فالحق أن يقال : الشمس هي الكثيرة و الشعاعات هي الواحدة و إذا كان العلم المستفاد من وجود المعلوم ستى علماً و هو علم الخلق ، فكيف لا تسمى الصفة الإلهية الذي هي بنبوع الموجودات كلها علما ؟ لابل الحق أن لا يُطلق اسم العلم الصفة الإلهية الذي هي بنبوع الموجودات كلها علما ؟ لابل الحق أن لا يُطلق اسم العلم

الاعليها ؛ فإن أطلق علىغيرها فبالمجاز المحض والنوسع البعيد و الاثتراك الصرف من حيث الحقيقة عند العارف، و إن كان العلماء ويحكمون بأن إطلاق لفظ العلم على علم الله و علم الخلق بطريق التشابه.

و قول من قال أن الله لا يعلم الجزئيات \_ تعالى عن قولهم علواً كبيراً \_ كأنه فهب اليه معتقدُه من حيث أنه رأى تلك الجزئيات داخلة تحت الماضى والمستقبل فظن أن تغيرها يوجب تغير العلم بها و هذا آهر س عند أهل التحقيق ؛ لأن الزمان جزء من الموجودات لا نه عبارة عن مقدار الحركة و الحركة من صفات الأجسام خاصة ؛ و معلوم أن الأجسام أخس الاقسام الموجودة من العلم الازلى و الموجودات كلها شريفها و خسيسها مستفادة منه ، وليس وجود العلم الازلى موقوفاً على وجوده فإذا كان الزمان جزءاً من الموجودات كما أبين فكيف يجوز أن يقال : يلزم من تغير بعض الموجودات تغير علمه ؟ و إنما كان يصح ذلك لوكان علمه متوقفاً على وجود الموجودات كما هوحكم علم الخلق ، فإذا لم يكن علمه كذلك فلم يلزم من تغير الموجودات تغير العلم علم الخلق ، فإذا لم يكن علمه كذلك فلم يلزم من تغير الموجودات تغير العلم المحبط بها .

## الفصل الثالثعشر

# < تشبيه علم الله باشراق الشمس >

من ظن أن تغير الشعاعات، بسبب حجاب يمنع استعداد الأرض لقبولها كالسحاب مثلاً ، بلزم منه تغير الصفة التي هي يسنبوع الشعاعات، فقد ضل ضلالا بعيداً و لعمري يجوز أن تتغير الشمس فتنغير الشعاعات عند تغيرها ؛ و لكننا فرضنا

الكلام فيما إذا كان تغير الشعاءات صادراً عن حجاب بمنع قبول الارض لنورالشمس، لست أقول بمنع فيضان الشمس فإن الشمس بصفاتها كما كانت لم يتغير شيء منها بسبب هذا الحجاب ، و إنما الحجاب بمنع قبول الأرض لفيضان نور الشمس .

## الفصل الرابع عشر

## < تتمة الفصل السابق >

فاعلم أن الشمس بذانها كاملة في سلطان إشراقها ليست تحتاج في اكتساب كمال الى شيء آخر ؛ فمن ظن أنها إذا قابات جسماً ، فظهر شعاعها عليه و بلغ أثرها اليه ، كان ذلك كمالاً في حقها فقد أخطأ خطأ فاحشا . فإن كمال كل شيء في مقابلته للشمس حتى يحظي من كمال إشراقها بنصب ما ، فأما أن تكون مقابلة الشمس لشيء كمالاً لها فكلا وحاشا . هذامن حيث النظر العامي مثال جلى في تفهيم المقصود، وهو عند ذوى الألباب لب اللب و كمال الكمال . و هذه الالفاظ تبعد غاية البعد عن أن تتجلى حقائق معانيها لبصيرة العقل ، وإنما إدراكها الى طور وراء العقل؛ ومهما كان في باطنك شيء منه فلو أفيضت عليك المعقولات كلها دفعة واحدة لم بشف ذلك غليك أصلاً . و كما لايكن بالماء و لا طلب العطشان بالخبز، وكذلك طلب العارف المخصوص بالطور الذي وراء العقل لا يسكن بالمعقولات .

### الفصل الخامس عثر

< علم الله بالجزئيات >

نسبة الموجودات كلها الى الله واحدة ، فالحاضر من الازمنة و الماضي منها

و المستقبل متسارى النسبة اليه و للموجودات إذا 'نظر اليها بنظر العقل ترتيب" فإن لبعضها تقدماً على البعض كتقدم المفرد على المركب ؛ و لكنها إذا 'اضيفتاليه و 'نسبت على الوجه الحق تسارت نسبتها اليه ، فهو راسع موسع كل شيء علماً ، أى لو لاعلمه بوجوده لما وجد؛ والذي وجد و الذي لم بوجد داخلان على التسارى نحت علمه المحبط الذي تعجز أفهام الخلق دون إدراكه ، و تتلاشى عقولهم دون ملاحظة حقيقته ، و تنمحق قواهم دون الوسون الى أثر من آثاره إذلا يشبه علمه أصلا علم الخلق كما لم بشبه ذات الشمس شعاعاً أصلاً في المثال المحسوس الذي يقتصر نظر العوام عليه ؛ و كيف لا وعلمه الازلى كان موجوداً قبل الزمان وقبل جميع الموجودات كما هو الآن موجود! و ليس لعقولنا الصعيفة أن 'تدرك علمه بالجزئيات على ما يجب ولكنها أندرك عجز هاعن إدراك ذلك كما يُدرك الوهم عجز دعن ادراك حقيقة موجود ولايكون داخل العالم ولاخارجه ، ولامتصلاً به و لامنفصلاً عنه .

و لايمكن أن يعبر عن حقيقة العلم الازلى من طريق العلم الابهذه العبارة الموضوعة لمعنى غير المعنى الذى الريد بها هاهنا؛ ولذلك تتشوش العقول والأفهام دون ادراك ذلك. فمن قصر عقله و فهمه وعلمه عن ادراكه فليُحل بالعجز على قوته و قدرته وليكرر نظره في نفهمه فعساه بنفتح لهباب منه وليستعن بالله - عز وجلعلى التوفيق لما يطهر القلب من الحجب المانعة له عن الادراك الحقيقي و لا يبادرن الى النكذب دون النوقف فيه فهذا معتقد قوم اعتقدوا بضع سنين في العلم القديم ما يعتقده سائر الضلال وحتى هداهم الله بنوره فضلا منه وكرماً لااستحقاقاً منهم واستيجابا.

و الله ـ عز وجل ـ يزيدهم معرفة بعجزعقولهم عن إدراك الأمور الإلهية ؛ فمن طمع أن يحيط عقله و علمه بحقيقة علم ، كان موجوداً قبل الكون وقبل القبل وهوسبب لوجود الموجودات و محيط بالكل احاطة لا يتصوّر أن يكون وراء ها احاطة ، فقد طلب بيضالا نوق وطمع في تناول العيّوق وانخلع بالحقيقة عن غريزة العقل ، وبالحرى أن يعد أمثاله من المجانين عند اهل الفضل ؛ فعقولنا أعجز عن إدراك العلم الأزلى ، من النمل لابل من الجماد عن إدراك علمنا ، بدرجات كثيرة .

و نسبة علمه الى علمنا كنسبة قدرته الى قدرتنا ؛ فكما يُستحيل في قدرتنا أختراع شيء أعنى ايجاده لا من شيء ٬ و ليس ذلك يستحيل في قدرته الأزلية لا نه بديع السموات و الأرض أي موجدهما و مخترعهما لا من شيء، فكذلك يستحيل في علمنا أن يَتغيّر المعلومُ ولايوجب تغيّراً فيه <في علمنا> لأن علمنامستفادٌ من المعلوم، و لايستحيل ذلك في علم الله الذي 'بسند اليه وجود الموجودات كلها . نعم لمَّا كان العقل يُدرك في أول نظرة تفاوتاً بين القدرتين و لم يُدرك تفاوتاً بين العلمين، تاه في الحكم فوقع في هذه الأغلوطة و تعقد بهذه الاحبولة . و الله تعالى فوق العقل و محمط بالعقل، وكيف 'يتصور أن يحيط العقل به و بصفائه، و إحاطة الجزء بالكل في غاية البعد والعقلذرة من ذرات الوجود الحاصل منه ؟! وقد ذكرنا أنالموجودات كلها لانسبة لهاأصلاً من سِعةالعلمالا زلي، فكيف بَليق بالعقلأن يطمع في إدراكه ؟ و مَنْ قَصُر فَهِمُه عَنْ إِدْرَاكَ هَذَاالْعَجَزَ، فَهُو لَجَهَلُهُ وَقُلَّةُ اسْتَعْدَادُهُ لَإِدْرَاكَ عَجزه ؛ وليس القصوره مُستندُ الأضيق حوصلة عقله.

علتي َنحت َ القوافيمن معادتها و ما علتي اذا لم تفهم البقر

فسبحان من أرسل محمداً \_ صلى الله عليه و سلم \_ الى كافة الخلق ، و نطق على الله بالحق فقال جلّ من قائل : « فأينما ' تولّوا فقم وجه الله إن الله واسع عليم ، و لو لم يكن في القرآن سوى هذه الآية لكان كافيا في الشهادة على جهل الجاحدين المكذبين بإحاطة العلم الازلى بالجزئيات ، فكيف و لا حرف منه إلا وهو شاهدعلى عماهم ! و ذلك أنه ذكر في تلك الآية صفة الواسع مع ذكر العليم، وقرن ذلك بأن قال : « فأينما تولوا فئم وجه الله » . و هذه اشارة لطيفة صريحة الى أن كل موجود فله نسبة ما الى وجهه ، فلو لائلك النسبة لما و جد ذلك الشيء، فإنه بعلمه لأن وجهه اليه ؛ و هذا الله الم و هذا الله عليه و هذا الله الم و هذا الله الم و هذا الله المناه أن الله المناه و هذا الله المناه و هذا الله المناه المناه المناه المناه و هذا الله المناه و هذا الله المناه و هذا المناه و هذا الله المناه و هذا المناه و هذا المناه و هذا الله المناه و هذا الله و هذا المناه و هذا ا

## الفصل السادس عشر

التصديق بالعلم الازلى موقوف على ظهور طور وراء العقل > مادّمت تطمع فى التصديق بحقيقة العلم الأزلى من طريق المقدمات، فأنت بعد تضرب فى حديد بارد ؛ و إنما النصديق الحقيقى بعموقوف على ظهور نور فى الباطن أينشرح به صدرك وتتسع له حوصلتك ، فتُدرك بذلك النور أن الله تعالى لا بشبه علمه علم الخلائق ، و ينقطع عند ذلك طمعك عن الايمان المستفاد من طريق العلم ؛ وتتحقق بقيناً أنه ما لم يظهر هذا النور أفى الباطن، فلا أبتصور لأحد أن يؤمن بصفة العلم وسائر الصفات الأزلية حق الايمان . وحق الايمان أن تدع التعرف رأساً فى الصفات الأزلية، و تدع الطمع فى حقيقة الايمان . و هذا و تدع الطمع فى حقيقة الايمان . و هذا .

النورالمشاراليه يظهر في الباطن عندظهور طور و راء العقل و لا تستبعدن وجود ذلك فان وراء العقل اطوار كثيرة، ولا يعرف عددها الاالله عزوجل . وقل ما يدرك في هذا الطور مدركات يحتاج في ادراكلها الى الاستدلال بالمقدمات ؛ فإن البصيرلا يحتاج الى الاستدلال في ادراك المبصرات إنما الأكمه هو الذي لا يتمكن من ادراكها الا من طريق الاستدلال عليها ، كما لو استدل باللمس على وجود المبصر . و أما ما وراء الوجود من حقيقة اللون، فليس ممكن ادراكه لأن طريق الاستدلال في ذلك مسدود .

#### الفصل السابع عشر

## < وظيفة العقل و وظيفة نور الباطن >

العقل إنما خلق في الأصل لادراك الاوليات الذي لا يحتاج فيها الى مقدمات؛ فأماادرا كه لغوامض النظريات من طريق الاستدلال والاعتبار بالمقدمات، فكأنه خارج عن طبعه الأصلى؛ و هذا كما أن حاسة اللمس خلقت في الأصل لادراك الملموسات من حيث أنها ملموسات، فإذا استعملها الأكمه للاستدلال على وجود ما يدرك بالقوة الباصرة، كان ذلك خارجاً عن طبعها أعنى عن طبع الحاسة اللامسة. و كذلك الكتابة من خاصية اليد، فإذا كان الأقطع يكتب برجله كان ذلك خارجاً عن طبعها؛ فإن القدرة الأزلية لم وجد الرجل للكتابة بل لأمور أخر . فاعلم من ذلك أن ادراك المعقولات الغامضة الى طور وراء المهل بستغنى في ادراكها عن المقدمات ، نسبته المعافر نسبة العقل الى الأوليات .

#### الفصل الثامن عشر

<البصيرة قوة كالبصر اوكَسَليقة الشعر >

لعلك تقول: هذا يعسر على ادراكه فرده شرحاً. فاعلم أن نسبة هذا الطورالى مدركاته كنسبة قوة ذرق الشعر الى ادراك الفرق بين موزون الشعر و منزحفه ، فتلك القوة لا تحتاج فى ادراك هذا الوزن الى مقدمة ؛ فكذلك الطور الذى وراء العقل لا يحتاج فى ادراك الفرق بين الحق و الباطل فى غواه ض المسائل الى مقدمات ، كما يحتاج اليها الناظر من طربق العقل لنقصانه ، و كما يحتاج الأعمى فى ادراك وجود المبصرات الى أن يتحرك بقدمه اليها ثم يدرك وجودها بقوة اللمس ، وكما يحتاج الذى لاذوق اله فى الشعر الى مقدمات العروض حتى يدرك بواسطتها الموزون والمنزحف من الشعر .

#### الفصل التاسع عشر

< تدرك البصيرة بالبديهة القليل المطلق و الكثير المطلق >

إعلم أن للعقل طريقاً الى أن يدرك معنى القليل و الكثير ، فإ يهما صفتان اضافيتان للعدد ، وله طريق الى أن يدرك أن القليل المطلق الذى لا أقل منه فى الا عداد، هو الا ثنان ، وليس له طريق الى ادراك الكثير المطلق الذى لا أكثر منه فى الا عداد . و اعلم أن نسبة الكثير المطلق فى الا دراك الى العلم الا زلى ، كنسبة القليل المطلق ؛ فلافرق فى علم الله بين ادراك الكثير المطلق والقليل المطلق . ولايمكن للعقل أن يدرك كيفية إحاطة العلم الا زلى بذلك ، بل ادراكها موقوف على انفتاح عين فى باطن الا دمى يختص بها العارفون، وحينتذ يشبين له حقيقة الطور الذى وراء العقل من هذه العبن كنسبة الشعاع من الشمس ، وقصور العقل عن إدراك

مدركات مملوكات هذه العين ، يضاهى قصور الوهم عن ادراك مدركات العقل . فمن صادف من باطنه تصديقاً ضرورياً لامجال فيه لشك و لاربب ، بأن الكثير المطلق فى علمالله تعالى كالقليل المطلق من غيرفرق وتفاوت ، فليتحقق أن عين المعرفة قدانفتحت فى باطنه ، وستصير ينبوعاً على القرب لأمثال هذه الحكم . فإياه ثم إياه أن يدع للقذى اليها طريقا ؛ فكثيراً ما يقع لها من الوقائع ما يُعمّشها ويُقذيها ، وعلى الجملة يخرجها عن كونها مدركة لما يخصها . وليعتبر فى ذلك بقوله تعالى «مثلهم كمثل الذى استوقد ناراً فلما أضاءت ماحوله ذهب الله بنورهم وتراهم فى ظلمات لا يبصرون » . واعلم أن نسبة تلك الوقائع من عين المعرفة كنسبة الوقائع التى تقع للارض و تُبطل استعداد قبولها لفيضان نورالشمس .

#### الفصل العشرون

# <الفرق بين إدراك العالِم والعارف لوجود الله>

من خواص الطور الذي بعد العقل أنه إذا ادرك وجود الحق تعالى لزمه شوق عظيم اليه لاتتصورعنه العبارة وطلب تام والعقل أيضاً يلتذ بإدراك وجودالحق ولكنه ليس ذلك التذاذا بادراك جماله ، بلهو الألتذاذ به من حيث أنه معلوم كما يلتذ بسائر المعلومات من الحساب والطب وغيرها ، ولعمرى لاأنكر التفاوت في التذاذه بين إدراك الحق وبين إدراك مسألة حسابية ؛ ولكنه كالتفاوت الذي تراه في سائر المعلومات من حيث شرفها وخستها ، بلمن حيث أن بعضها فوق البعض بالطبع ، وكان العقل إذا التذ بادراك وجود الحق من حيث كونه معلوماً فهو شبيه بالبصر الظاهر إذا التذ بادراك

مشموم طيّب من حيث أنه مبصر دولون حدن ، فإن هذا الالتذاذ بعيد عن النذاذ حاسة الشم برائحته عندادراكها . فكما أن ادراك البصير لوجود المسك بحاسة البصر والثذاذه بادراك لونه لا يظهر فيه عظيم شوق وكثير طلب للمسك كما هو في حق من يُدرك رائحته بحاسة الشم ، وكذلك من أدرك وجود الحق من طريق المقدمات العقلية فلا يلزم ادراكه الشوق الذي يلزم العارف وإنما يَلتذ العقل بإدراكه من حيث أنّه معلوم فقط .

## الفصل الواحد والعشرون

< أنسالعارف بجمالالحضرة الالهية >

إذا انفتحت للسالك عين المعرفة ، فيقدر كمالها واستعدادها للادراك تفيض عليه لطائف الأمور الالهية ؛ و بقدر فيضان ذلك عليه ، يحصل له إلف مع عالم الملكوت و أنس بألطاف الحق و عشق بجمال الحضرة الأزلية ؛ فيتناقص أنسه بهذا العالم على التدريج شبئاً فشبئاً ، ويتزايد بقدر ذلك أنسه بالعالم الالهي ، و وبما تقيس الآن هذا الانس على ما يحصل للناظر من الأنس بالعلوم النظرية ، وذلك ظن فاسد وخطأ شنيع وخاطر فاحش ؛ و إنما استعبرها هنا لفظ الأنس وغيره من العشق و الجمال و غيرهما ضرورة ، فلا يعرب لاتدرى وتقنع من مرورة ، فلا يعرب لاتدرى وتقنع من مسميانها بترهات بتخيلها عقلك الضعيف منها

## الفصلالثانى والعشرون

< الايمان بطور المعرفة والولاية والنبوة >

من لم يُرزق من هذاالطور شيئًا لم يصدق عقله من طريق المقدمات بوجوده ؛

ويكاد يستحيل له الايمان بالنبوة اإذ النبوة عبارة عن طور وراء المقل ووراء هذا الطور الذى سبقت الاشارة اليه؛ ومن لم يُصدق بذلك فهو بعد غير مصدّق بالنبوة . فما ظنّك بمن يُكذب بطور الولاية وهو الذى يظهر بعدالعقل ولا يظهر طور النبوة إلا بعده ؟ و إنْ صدّق باللسان أراعتقد بالقلب أنه مُصدّق بحقيقة النبوة ، فهو مخطئ ؛ ويكون مثاله في اعتقاده هذا ، مثال الأكمه إذا اعتقداً نه قدصدق بوجود اللون وإدراك حقيقته حيث أدرك وجود المثلون، بقوة اللمس ؛ وهيهات فذلك بعيد عن إدراك حقيقة اللون !

#### الفصل الثالث والعشرون

< الايمان بالنبوة ايمان بالغيب>

الايمان بالنبوة ايمان بالغيب عندالعقل ؛ فإن شبّه العقل هذا الغيب بشىء ممّا هوحاضر لادراكه ، فهوبعيد جداً عما هوالحق . فإن حصل لك مثلهذا الأيمان فاعلم أنكمؤ من بالنبوة، وإلا فحرام عليك أن تأكل أو نشرب أو تنام الاعن ضرورة حتى نصل الى هذا الايمان . فإن قبلت هذه النصيحة أفلحت ، وإن أهملتها أهملت ومن جاهد فإنما يجاهد لنفسه إن الله لَعني عن العالمين » . و سيستقبل أمثالك عند ظهور ناصية ملك الموت قوله تعالى "وبدالهم من الله مالم يكونوا يحتسبون » .

## الفصل الرابع والعشرون

< السبيل الى تقوية الايمان بالنبوة >

لعلك تقول: فما السبيل الذي يجب سلوكه على العاقلحتي يتمكن من الايمان بالنبوة؟ فأقول: سبيله، سبيل من لاذوق له في الشعر من مجالسته أهل الذوق حتى يحصل غرضه؛ فكثير ممن لا يكون لهم ذوق الشعر ولا يُدركون فرقاً بين المنظوم و المنثور، صدّقوا بوجود قوة في غيرهم، فشأنهُ ما دراك ذلك الفرق؛ وذلك لكثرة مجالستهم لا قواملم يُحرموا تلك القوة، فصاروا مؤمنين بالغيب ايماناً يقيناً.

## الفصل الخامس والعشرون

< صفاتالله في نظر كل من العقل و البصيرة >

صفاتالله تعالىمنقمة الىما يدرك منطريقالنظرفي بعضالموجودات وانصافها بصفات مخصوصة كالحكيم والصانع و الخالق، وهذة الصفات يُتصور للعقل ادراكها؛ فأما الصفات التي لاَتعلُّق لها بموجود أصلاً، فادراكه ذلك وحقيقته موقوف علىظهور الطورالذي بعد العقل، و ذلك كصفة الكبرياء و العظمة و الجمال و البهاء فاين كل ما يدركه العقل من معاني هذه الألفاظ بعيدٌ عن حقائقها. فإياك أن تغتر بظواهر الأمور فإن الطبع مجبولعلىالتجلَّى بكل كمال معالتعرَّىمنه؛ فلايعترف بالعجز، بل يخوض فيما يجوزله فيه الخوضوفيما لايجوز ، ويزاحم فيما يمكنله ادراكه وفيما لايمكن مزاحمة الوهم للعقلمن مدركاته . وحسبك شاهداً على تكذيب الطبع ، إذقال لكأن العقل بمكن له ادراك الجمال الازلى ، أن تقول له : الجميل يُترك الإُجمل ، فما بالك لاتترك له ماسواه مع أن أجمل الأشياء بالأضافة الى جماله أقبح من كل قبيح ؟ وعندذلك يفزع الطبعالي هذيانات أشفق علىزماني أن اضيعه فيذكرها ، وفي وجه الخلل في كل واحد منها . و من ساعدته هذه الدولة ، فرُزق شيئًا من حقيقة الطور المشاراليه حتى أدرك بهمن الجمال الازلى قدراً تُدرِّله ادراكه ، فهذا القدر يكفيه شاهداً علىالغرض المطلوب·

## الفصل السادس والعشرون

## < البصيرة تدرك أحوال العشق >

العشق من خواص هذا الطور، فلائك عند من شاهد أحوال العشق أن العقل معزول عن ادراك تلك الأحوال إذ لاسبيل للعاشق الى ايصال معنى العشق الذى هو ملابس له الى فهم عاقل لم بلابسه ذوقاً حتى بكون هو بمنزلة العاشق الذى ذاقه و هذا شأن العقل في جميع الأحوال من الغضب والفرح والوجل و الخجل ؛ فالعقل يُدرك العلوم ، وليس الى ادراك الاحوال له سبيل نعم يُدرك وجودها، وبحكم على كلواحد منها بأحكام كثيرة ؛ فأما ماهية العشق وسائر الاتحوال فلا يُدركها العقل من طريق المقدمات ، كما يُدرك المدركات المعقولة إذا سمع مقدماتها من غيره ، حتى ساواه في الأدراك .

### الفصل السابع والعشرون

## < حقيقة العشق >

العشق يتبعه الطلب للمعشوق! وحقيقة الطلب أن يكون نظر الطالب بكليّته متوجها الى المطلوب؛ وحينتلذ بكون الطلب و الوجدان توأمين، واعتبر في حقيقة الطلب بانجذاب الحديد الى المغناطيس؛ فإن الحديد إذا كان خالصاً انجذب بكليته اليه ولم يكن في طلبه تفرقة من إن اختلط بشيء من الذهب أوالفضه أوغيرهما، اقتضى ذلك نقصاناً في كمال الانجذاب؛ ومهما لم يكن فيه شوب من غيره والطلب الحقيقى ضروري؛ وحينتذ يكون الوجدان أى الوصول الى المغناطيس ضرورياً، وهذا معنى قولنا الطلب والوجدان نوأمان، ثم الحديد قديعوقه عن الأنجذاب عائق من خارج ،

فلابكون ذلك قادحاً في كمال الطلب إنها القادح أن يكون في ذاته شوب من ذهب أوجَس أوغيرهما مما اختلط به في معدنه ؛ والعائق الخارجي قدلا يكون له عظيم تأثير في قطع طريق الطلب أي الانجذاب اليه . ومهما لم يكن في ذات العاشق شوب من شيء ليس بولي وجهه للمعشوق ، كان بكليته ملبباً للإحرام الى قبلته المطلوبة ، وهي وجهة المعشوق ؛ وحينتذ يكون الطالب من أهل البداية في الطلب ويتجلى له حقيقة قوله تمالى: " إذ قال له رأبه أسلم قال السلمت لرب العالمين ، وقوله : " إن الدين عندالله وقوله : " إن الدين عندالله وقوله : " ما جعل عليكم في الدين من حرج ، وقوله : " ألا يله الدين الخالص ، وقوله : " المعلم في الدين من حرج ، وقوله : " ألا يله الدين الخالص ، وقوله : " المناعوت ويؤمن بالله وقوله : " الما إلى المروة الوثقي لا انفسام لها ، وقوله : " فلا اقتَحَم العقبة و ما ادراك ما العقبة فك أرقبة » .

والفرق بين ما يعوق العاشق من داخل، ويكون منز لة الذهب إذا اختلط بالحديد، و بين ما يعوقه من خارج، و يكون منزلته منه منزلة بدر قاسرة تمنع الحديد عن الأنجذاب، يكاد يعسر ادراكه إلا على من صارله قدم راسخ في ذلك. واياك ثم اياك ياجامداً على علمك ومغروراً بعقلك أن تنظر الى هذا الفصل وأمثاله بعين الاستحقار،

و تمسح بها سَبلتك و تظن أن ذلك من الطامّات التي يُلمَقِها بعض الحمقي الضالين من الباطلين . و من لم يصل الي شيء من معانيها ذوقاً ، فيكون ممن يقول فيه القرآن : 
وإذا لم يهتدوا به فسيقولون هذا إفك قديم ، ويقول : ( بل كذّبوا بما لم يحبطوا بعلمه ولمّا يأتهم تأويله ، هذا نصيبك من الواجب على في نصيحتك ، وأما العارفون فسواء عندهم ايمانك و كفرك ؛ فمنز لة علمك الذي تُدِلُ به عندهم كمنز لة علم الحياكة و الحجامة عند اهل التحقيق من العلماء ؛ و ماذا على العالم المحبط علمه بحقائق المعلومات لولم يُحط بعلم الحياكة والحجامة ؟!

## الفصل الثامن والعشرون

إدراك عجز العقل بواسطة كلّ من العقل والبصيرة > كل من كان اوفرحظاً من هذا الطور ،كان عقله أبصر بعجزه عن ادراك حقيقة الأول وادراك حقيقةصفاته . و آخرعالم منعوالم المدركات المعقولة ، أن يدرك العقل عجزه عن ادراك كثير من الموجودات ؛ وهذا العجزمن أوائل عايلوح فى الطور الذى بعدالعقل . فكان آخر حدود طورالعقل متصلا بأول حدود الطورالذى بعده ، كما أن آخر حدود التمييز متصل بأول حدود العقل . فين خاصية العالم اذا كمل فى علمه ، أن يعلم يقيناً أنه لا يتصورله ادراك الحقيقة الأزلية ؛ وإنما يدرك ذلك بعد اتقان مقدمات يعلم كثيرة مشهورة عند العلماء النظار ، ثم يكون بين ادراك العقل ليجزه بالمقدمات وبين ادراك العارف لذلك العجز ، أعنى لعجز العقل عن ادراك العارف نون بعيد و فرق عظيم ، ويكاد يكون ذلك العجز الذي يلوح للوهم فرق عظيم ، ويكاد يكون ذلك العجز الذي يلوح للوهم

عن ادراك مدر كان العقل؛ فا معز الوهم عن ادراك المعقولات الغامضة مستفاد عند الوهم من المقدمات؛ وأما العقل فا نه يدرك عجز الوهم عن مدر كانه من غير مقدمة . فغاية الوهم أن يعترف بالعجز عن ادراك العقليات، إذا قرر العقل ذلك عنده بمقدمات مسلمة عندالوهم؛ فكذلك العاقل إذا تقرّرعنده عجز العقل عن مدر كان العارفين، فقد بلغ آخر منازل العقل، وأدرك منتهى ما يمكن ادراكه بالعقل؛ فيستوطن حينتذ كعبة طلبه . وهاهنا بوافي السالك أوّل منزل من منازل طورالمعرفة .

## الفصل التاسع والعشرون

< مقارنة بين إدراك كلّر من الوهم والعقللعجزه >

العقل بالضرورة عاجزعن ادراك حقيقة عجزه عن ادراك المعقولات والعقل هوالذى يدرك العجز الحقيقى ، الذى يُلازم الوهم ، عن ادراك الأمور العقلية ؛ فإذا كان العقل عاجزاً عن ادراك عجزه الحقيقى ، الذى يُلازم الوهم ، عن ادراك الأمور العقلية ؛ فإذا كان العقل عاجزاً عن ادراك عجزه الحقيقى ، فكيف يتعجب المتعجبون من قولنا أنه عاجزعن ادراك حقيقة الحق وحقيقة علمه الذى هو بنبوع الوجود؟ فاذا يرجع تفاوت العقول في هذا النظر الى نفاوت في الاستعداد لإدراك العجز ؛ فليس العجز الذى اعترف به محمد عليه الصلوة والسلام مثل العجز الذى اعترف به ابو بكر وضى الله عنه عنه العجز عن ادراك كمال عن الاعتراف بالعجز ايضاً نفاوت عظيم ، ولعل النفس اذا استغرقها العجز عن ادراك كمال العجز، فقد صارت مُدر كة للعجز من طريق المعرفة لامن طريق المقدمات ؛ ولعل قول العجز، فقد صارت مُدر كة للعجز من طريق المعرفة لامن طريق المقدمات ؛ ولعل قول الصديق الأكبر : « العجز عن درك الإدراك إدراك كان اشارة الى شيع يشبه ذلك .

ولعل المعرفة المذكورة فيقول الصوفية «من عرفالله كلَّ لسانه» قريبة في المعنى مما أشيراليه.

### الفصل الثلاثون

## <مسألة الذات والصفات>

قد انتهى بى الكلام الى أن جاوزت حدود النظر العقلى؛ وبكاد ماخضت فيه يضرّ سماعه بأكثر الخلق، فقليل منهم من يُدرك ذلك و لاينكره. فالاولى بى الآن أن أرجع الى الغرض المقصود فأقول: ما أحوجك الى استتمام سماع المعنى الذى كنّا به من قبل في حديث الصفات ، ودلالة أقسام الوجود على أقسام الصفات المتعددة الذى هى بالحقيقة ، لاعينُ الذات ولاغيرها ، كما قال أهل الحق واجمعوا عليه من عند آخرهم ؛ فإن الحكم بأمثال ذلك مُستنكر "عند العقول الضعيفة.

## الفصل الواحد و الثلاثون

## < تتمة مسألة الذات والصفات >

لعلك تقول: من المحال الظاهر في العقل الاولى أن بكون الشيء ، لاعين شيء آخر ولاغيره ؛ فهل لك أن تزيد ذلك بياناً ربما يشفى به بعض الغليل ؟ فاعلم أن قول القائل: أن هذا الشيء مثلاً ، لاعين ذلك الشيء ولاغيره من وجه واحد ، محال ؛ وليس احد من العقلاء يصير الى اعتقاد أمثاله ، ولكن إذا وجد فيه اعتباران ، لم يكن محالا ؛ كما أن يقال مثلاً : هذا الشيء ، ليس بمعدوم ولا بموجود ؛ فإن ذلك محال قطعاً واستحالته للعقل

في غاية الوضوح؛ ولكنه ظاهر الصدق اذا اعتبر في معناه وجهان، وأطلق على مقتضى معنيين مختلفين، و بيانه أن الشيء قد بكون موجوداً من وجه، ومعدوما من وجه آخر؛ و هذا حكم كل موجود سوى الموجود الذي وجوده قائم بذاته، فإن كل ممكن إذا نُظر الى ذاته ولم يُعتبر قيوميّة الواجب له، كان معدوماً من حيث ذاته؛ ومهما نُظر اليه واعتبر من حيث الوجه الذي بلى قيوميّة الواجب، كان موجوداً؛ والى مثل ذلك يشيرالقرآن العظيم والكلام القديم حيث يقول: «كلمن عليها فان ويبقى وجه ربك ذرالجلال والإكرام». وعلى شيء شبيم بذلك يُنبّه قول النبى عليه الصلوة والسلام حيث يقول: أصدق بيت قالته العرب قول لبيد:

ألاكل شيء ماخلا الله باطل وكل نعيم لامحالة زائل

## الفصلالثانى والثلاثون

< مسألة تعددالصفات و وحدة الذات >

الصفات عين الذات، إذا نظر اليها من الوجه الذي بلى الذات؛ وعلى هذا لا يكون فيها تغاير أصلا والبتة وهي غير الذات اإذا نظر اليها من الوجه الذي هو انقسام الوجود الى الاقسام المتعددة ؛ وعلى هذا الوجه تكون الصفات متغايرة ومتعددة وهذا لهمثال واضح ، ولعل نفسك لانقنع إلا بعد سماعه ؛ فهو الذي يكسر سورة استبعادها بالكلية لما نحن فيه ، و يقطع دابر إنكار المتّحذلقين عليه .

فاعلم أن العشرة لها فيذاتها معنى مفهوم ؛ وذلك المعنى واحد لاينقسم ويدل عليه لفظ العشرة . فأما اذااعتُبر منها نسبته الى الخمسة ، ذُلَ عليها بلفظ الضِعف ، وأذا اعتبر نسبتها الى العشرين دُلَّ عليها بلفظ النصف ، وإذا اعتبر نسبتها الى الثلاثين دُلَّ عليها بلفظ الثلث ، وهكذا يمكن أن يُدل عليها بألفاظ أخر عند اختلاف نسبتها الى اعداد أخر . وهذه الصفات ، التي وُصفت بها العشرة عند اختلاف تلك النسب ، واحدة من وجه وكثيرة من وجه ؛ فإذا اعتبر منها الوجه الذى يلى ذات العشرة ، لم يوجد فيها تعدد ؛ واذا اعتبر منها الوجه الذي يلى أقسام الاعداد التي نُسبت العشرة اليها ، تعددت باعتبار تلك النسب ، لتعدد أعداد نُسبت اليها ،

فكذلك ذات واجب الوجود، يلزمها الوحدة؛ وكيف لايلزمها الوحدة، والأحدية التي ميأخس منالوحدة لازمة لها ، إذ لايمكن أن يوجد لغيرها منالذوات خاصيتها الموجودة لها؟ والوحدة لازمة للشمس ، اذليسلها ثانية فيالوجود؛ ولكن الأحدية ليست لازمةلها، إذيمكن وجودثانية لها، فإذا نظرتَ الىنسبة عين الذات الواجبةلها الىنفسها ' صادفتَها متّحدة غيرمتكثرة بوجه منالوجوه ؛ واإِذا نَظرت قلوب السالكين بعيونها الى تلك الذات صادفَتُها كذلك من غيرفرق . ولكن لكثرة نسب تلك الذات الى الموجودات الأخر ، التي استحقت الوجود من تلك الذات الواجبة لامن انفسها ، احتماج السالكون بالضرورة الى تغيير العبارات عنها حتى تتأدّى حقائق ُ تلك النسب ، بواسطتها الىأفهام الضعفاء . فإذا 'نسبت تلك الذات الىصدورالموجودات منها ، وعلم أنها مُمكناتُ وأن الممكن لابُدَّله من واجب يوجده ، سُمّيت عنه اعتبار هذه النسبة النسبة التي بينها وبين الموجودات قدرةً ، و ربما سُميّت إرادةً عند نسبة أخرى ، و القلوب لضّعفها تظن مغايرة ُ بين القادر و القدرة والمريد و الأرادة. فهذا منتهي نظر العقول.

#### الفصل الثالث و الثلاثون

< الصفات لا عين الذات و لا غير الذات >

فاعلم اذاً أن قولنا 'الصفات لاعين الذات ولاغير الذات 'حق و صدق ؛ ولا يجوز المصير الى خلافه لا حد من المسلمين أصلا ، و من صاراليه ، فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه ، فهو مذهب السلف الصالحين والا ثمة المنقرضين ؛ ولنا فيهم أسوة حسنة وقدوة مرضية ؛ وقد أجمعوا على ذلك قاطبة للضرورة التي يعرفها المحققون من كبار العلماء دون أهل الظاهر من الرسميين ، فمن صار الى اثبات الذات و لم يُبثت الصفات ، كان جاهلا مبتدعاً ؛ و من صار الى اثبات صفات مغايرة للذات حقيقة المغايرة ، فهو تنوى كافر ومع كفره جاهل .

## الفصل الرابع و الثلاثون

< آيات قرآنية في تعدد الصفات>

إعلم أن الله تعالى وصف نفسه في كتابه الكريم غير مرة بصفات متعددة كالقدرة و المشيئة و الاعزاز والاذلال والسمع و البصر و الاحياء و الاماتة ؛ فقال عز من قائل: 
إن الله على كل شيء قدير " ؛ وقال أيضاً : « و ما تشاؤن الآ أن يشاء الله " ؛ وقال تعالى : « و تعز من تشاء و تذل من تشاء " ؛ و قال تعالى : « ليس كيثله شيء وهو السميع البصير " ؛ و قال : « و هو الذي يحيى و يميت " ، فانظر كيف تعددت هذه الصفات بتعدد نسب الموجودات الى ذاته التي هي مصدرها ، و كيف اتحدت هي في الصفات بتعدد نسب الموجودات الى ذاته التي هي مصدرها ، و كيف اتحدت هي في ذواتها من الوجه الذي يلى الذات ؛ ثم قس على ذلك سائر الصفات فما أراك تعجز عن

ادراكشيء من النسبفي كل صفة إن كنت من الممارسين للغوامض العَقلية ، واجتهد أولاً في فهم ما أقول لك .

### الفصل الخامس و الثلاثون

# < تحليل ٌلبعض الصفات >

من المعلوم الظاهرالذي لايجوز أن يتمارى فيه أن الحقيقة الأزلية التي صدر عنها الوجود اذا نظر اليها و اعتبر هاو جد منها و هالم بوجد هنها بعد و لكنه بوجد في أجله المسمى و وقته المعلوم كان لما وجد هنها نسبة لانوجد تلك النسبة لما لم يصدر عنها بعد ؛ فهذا هو اختلاف الموجودات و المعدر هات في النسبة اليه . ثم الموجودات تختلف في نسبتها اليه ؛ فليست نسبة الملك الى ذاته كنسبة الانسان ، و لا نسبة النبات و لا نسبة النبات ، و لا نسبة النبات ، و لا نسبة النبات ، و لا نسبة العزيز في كنسبة الأرض و السموات ، و لا نسبة البهائم كنسبة الحمرة ، و لا نسبة العزيز في الدنيا و الاخرة كنسبة الذليل فيهما .

فاعلم أن الله عزوجل - اذا تسبت اليه من عزّ بوجه من الوجود اقتضت هذه النسبة أن يسمى ممذلا ؛ النسبة أن يسمى ممذلا النسبة أن يسمى ممذلا به النا النسبة أن يسمى ممذلا به النا الله من حيث هو مصوّر الجبوة والموت ، قيل : « هو الذي يحى ويميت ، و اذا انظر الى احاطة علمه بالموجودات التي يدركها الانسان بحاستي السمع والبص قيل : هو السميع و البصر ؛ و اذا انسبت اليه جميع الموجودات و رؤى كل واحد عنها متعلق به قيل: ماشاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ؛ و اذا انسبت اليه الموجودات

الحاصلة منه و المعدومات التي لم تحصل منه بعد ، قيل : « هو على كل شيءقدير ». فالقدرة متلقّاة من نسبة الموجودات و المعدومات اليه ؛ و الارادة و المشيئة من نسبة الموجودات اليه فقط ؛ وأمّا الارادة فمُتلقّاة من نسبة الموجودات الملكونية اليه ؛ وأما المشيئة فمُتلقاة من نسبة الموجودات الملكونية اليه ، وأما المشيئة فمُتلقاة من نسبة الموجودات المُلكية ؛ و المحي و المميت متلقيان من نسبة كل حي و ميت اليه ؛ وقس بهذا القدر سائر الصفات .

### الفصل السادس والثلاثون

<ليس في ذات الواجب إثنينيّة بوجه من الوجوه >

فراننا ناقصة ، و انما 'بكمّلها تمام الصفات ؛ و لذلك تحتاج قدرتنا الى الارادة و ارادتنا الى العلم ، فالقدرة لاتكفى فى حصول المقدور إلا مع الارادة ؛ هذا فى حقّنا، و أمّا ذات الله تمالى فهى كاملة لا تحتاج فى شىء الى شىء ، و كلما يحتاج فىشى و أمّا ذات الله تمالى فهى كاملة لا تحتاج فى شىء الى شىء فهو ناقص ، و النقصان لايليق بالموجود الواجب ، فعلم الله بالشىء لا 'يغاير ارادته له ، ولاارادته تغاير قدرته ؛ فذاته كافية الكل فى الكل : وهى بالنسبة الى الممادات ارادة ؛ وهى واحدة ليس علم " و بالنسبة الى المرادات ارادة ؛ وهى واحدة ليس فيها انتينية بوجه من الوجوه .

والاثنينية لا 'بتصوروجودها في الواجب أصلا اذلابجوز أن يكون شيئان كل واحد منهما واجب بذاته ؛ و ذلك لا أن كل شيئين فلابد و أن يكون بينهما مغايرة في شيء ، و إلا لم يتحقق منهما اثنينية ؛ فلو كان في الوجود واجبان لافترقا في شيء ، ثم كان ما هو واجب بذاته ، شيء ، ثم كان ما هو واجب بذاته ،

أو لا يكون ضرورياً ؛ فلوكان ضرورياً ، لكان حوجوداً في الواجبين على التساوى ؛ و لو لم يكن ضرورياً ، لزم أن يكون وجوده مُعلَلاً بسبب ؛ و كل ما كان كذلك فالواجب يتنزه عنه . فإن لم يكفك هذا الفدر في هذه المسألة ، فعليك بطلبها من كتب استوفى أصحابها كلامهم عليها ؛ فإن وقتى لا يتسع لا كثر من ذلك ، و ليس غرضى في هذا الكتاب تطويله بما فرغ العلماء من اقامة البرهان عليه ، فليُطلب من معدته .

## الفصل السابع و الثلاثون

< قدم العالم كحدوثه محالُ في نظر العقل >

فاين قلت فما قولك في النسبة التي بين الواجب وبين السموات و الأرض مثلاً مل كانت موجودة في كلّ وقت و فهذا 'يفضى الى قِدم السموات والأرضين ؛ وإن لم تكن موجودة و فكيف وجدت بعد العدم ؟ ألعلة الله قدم السموات والأرضين ؛ وإن لم تكن موجودة و فكيف وجدت بعد العدم ؟ ألعلة طهرت في ذات الواجب بعد ما لم تكن ، و ذلك محال قطعاً ؟ أو لا أر ي ظهر في معدوم وكان مستمر العدم الى وقت مخصوص لم بكن يظهر هذا الا أثر فيه ، و ذلك أيضاً محال؟ أو و ذلك أيضاً محال؟

فاعلم أن العلماء قد أكثروا في ذلك و الحق الذى لاريب فيه أصلاً عند اولى البصائر أن نسبة السموات والأرضين الى الله ، كنسبة شيء هو الآن معدوم و يحصل وجوده غداً مثلاً ؛ فليت شعرى ماذا يقول القائل في معدوم ظاهر العدم اذا 'وجد بعد ذلك ؟ يقول أظهر في القديم أثراً ، أو ظهر في هذا المعدوم أثراً ، أو و'جد المعدوم من غير ظهور اثر، وكل ذلك محال ؟ و لا يبقى إلا أن يقال : العلة في وجوده هو الله ،

وهوموجود على حالة واحدة أزلاً وأبداً ؛ وإنما لم يحصل منه وجوده قبلذلك ، لِفَقد شرط جعلوجوده مستجفاً للوجود ومستعداً لقبول نورالوجود الأزلى ·

# الفصل الثامن والثلاثون

< الفرق بينفعل الخالق الموجِد و فعل المخلوقات >

المعدوم إذا أفيض عليه صورة الوجود، كصورة فاكهة مثلاً كانت معدومة ثم صارت بعدالعدم موجودة، فلابد وأن يكون لوجود الصورة بعدعدمها سبب ؛ والسبب في وجود كلموجود هوالله تعالى، فإن كل موجود سواه ليسله ذات من حيث الحقيقة ولا وجود فكيف يكون سببا ؛ نعم يجوز أن يُسمى سبباً في النظر العامى كما يُسمى موجوداً، فكما أن كونه موجوداً ليس له أصل إلا من حيث يلى الذات القديمة، فكذلك كونه سبباً لا يجوز أن يكون له أصل إلا من حيث يلى الذات القديمة فكذلك كونه سبباً لا يجوز أن يكون له أصل إلا من ذلك الوجه فكما لاحقيقة لوجوده ، فلاحقيقة لسببيته التي هي صفة تابعة من توابع الموجود ، ولا يبقى ههنا إلا أن يقال : إن كان السبب هوالله تعالى فلم لا يوجد المسبّب والسبب موجود ؟ فنقول : إن كان السبب هوالله تعالى فلم لا يوجد المسبّب والسبب موجود ؟ فنقول :

## الفصل التاسع والثلاثون

خظرية فيض الموجودات بعضهاعن البعض كفر صريح
 لعلك تقول من المعلوم الظاهر عند أهل النظر أن الله تعالى لا يكون سبباً إلا لشيء
 واحد من الموجودات ؛ ثم يكون ذلك الشيء سبباً لوجود شيء آخر ، وهذا الشيء الثاني سبباً لشيء ثالث ، وهذا يتداءى هذا الأمر الى وجود الانسان ؛ والواحد من كل

وجه لا يجوز أن يصدرعنه إلا شيء واحد ، فاعلم أن هذه مجازفة عظيمة من الكلام لا يجوز أن يُطلق اللسان بأمثاله ، فهو كفر صريح عند ذوى البصائر ؛ فلافرق ببن من يُثبت قديم بن كل واحد منهما يثبت قديم كل واحد منهما يشبت قديم للا يجاد ؛ لابل الحق الذي لامرية فيه أنه ليس في الوجود موجود يصلح لأن يكون سببا لوجود شيء إلا الله عزوجل .

وحقيقة السببة ترجع الى ايجاد صورة الوجود فى معدوم . و لابد من وجود السبب حتى بوجد منه المسبّب ، فإن المعدوم لا يصلح للمُسبّبية ؛ فلابد للسبب من دوام الوجود حتى بضلح لا أن يحفظ دوام الوجود على المسبّب . وليس لشىء من الموجودات الممكنة ذات و وجود حقيقى إنما الوجود الحقيقى و الذات الواجبة لله تعالى . وما لاوجودله من حبث الحقيقة فكيف بكون سبباً لغيره ؟ وما لاوجود لنفسه كيف بوجد غيره ؟ والسبب بالحقيقة ما كان كامل الذات بذانه ، ثم فضل فيه الوجود حتى فاض على المعدومات و خلع عليها صور الوجود ؛ وأما ما لا يكون كاملاً بذاته بل وجوده وصفات وجوده متعلقة بوجود غيره و قائمة به ، فيكون فى ذاته فى غاية النقصان لا يستحق الايجاد و لا الوجود .

#### المفصل الاربعون

< إن صفة الإيجاد محصورة بالواجب>

هذا لهمثال في الامثلة العامية فإن الشمس إذا فاص عنها النور على القمر ليلاً

وفاض نور القمرعلي الأرض فلائك أن نور القمر غير مستحق الوجود بذاته بل من الشمس؛ فكيف يصلح نورالقمر مع هذا النفصان أن يُجعل سهباً لوجود النور الفائض على الأرض ؟ وليتأمل الناظر في هذا تأملاً شافياً وليستفت في ذلك نفسه ' فلاشك في أنه لونظر بعين الإنصاف رأى نورالشمس أولى بأن يجعلسبباً لنورالارض من نورالقمر؛ فإن نورالقمر إذا لميكنله وجود فكيف بكونلها يجاد والابجاد فوقالوجود بالضرورة و الوجود قبل الابجاد بالطبع؟ نعم لويسمى نورالقمر سبباً من طريق الاصطلاح فلا مشاحة في ذلك؛ ولكن لابجوز أن يُغفل عن تبعيّة نورالقمر لنور الشمس، وأنه لولا نور الشمس لم يكن لنورالقمر أصلاً وجود . فالحق أن من أثبت صلاحية السبب لغير الواجب الحق بذاته القيوم في صفاته ، فقدأشرك وأثبتله نظيراً ، وكان كمَن أثبتالقمر مشاركاً للشمس في ايجاد النور . ولاشك أن الواجب لوفرض عدمه لم يبق في الوجود شيء أصلا: فإذاً لايستغنى عن الواجب شيء فيشيء ، إذليس يبقى مع عدمه وجود شيء . فالعجب كلالعجب مِن عاقل يَفهم ذلك حقالفهم ثم يتوقف عنقبول كونه أولى

## الفصل الواحد والاربعون

کیف نحصرصفة الخلق بالواجب مع أن وجود بعض الاشیاء شرط فی وجود البعض الآخر؟>
الحق أن قولنا الواجب أولى بالسببية من غیره 'بشعر بنقصان عظیم فی الواجب!
فكأنه 'بشیرالی استحقاق غیره لشیء واكنه أولی بالاستحقاق ، واستحقاق غیره لشیء

محال إلاً من ذاته الواجبة . ويبقى ههذا من الاشكال أن يقال : إن كان الواجب كاملاً في السببية فلِمَ تأخروجود المسبّبءنه وتأخرُ وجودالمسبّب عن السبب الموجود بكماله محال؟ وإن كان ناقصاً في السببية وتُمّت ببعض الشروط سببيتُه فقد ثبتـله شريك في كونه سبباً ، فما بالكم لأتجوزون تسمية غيره سبباً مع اعترافكم بأن وجود بمض الأشياء شرط في وجود البمض؟ و هذا اشكال بسهل علينا دفعه فإنا نفول: وجود الشرط إنما أثّر في استعداد المشروط للوجود لافي سببية الذات الواجبة ، كما أن انقشاع السحاب إنما يؤثر في استعداد الأرض لاشراق نور الشمس، وليس له أصلاً تأثير في تكميل الشمس. وليس لقائل أن يقول: انقشاع السحاب شرط " تَتمّ به سَببية الشمس لوجود المشروط، و هو الأشراق على الأرض؛ لأنَّا نقول انقشاع السحاب زواله٬ والزوال أمر عَدمي، والعدمي لايصلح للشرطية في أمر وجودي وهو الابجاد للشيء فكيف يُصلح للسببية ؟ وهذا غاية في البيان لا يُتصوّر وراءها غاية ٌ في التمثيل وصناعته . ونورالقمر إِناكان مُستَفاداً من نور الشمس وهوفي ذانه فانٍ وهالك ومعدوم، فلا نور من حيث الحقيقة إلا نور الشمس، فكان نور القمر هو نور الشمس حتى كأنه هوهو . فكيف يجوز مع ذلك أن يُجعل القمرُ شريكاً للشمس في إفاضةِ النور ؟ وكما لانور الِلَّ نور الشمس، فـلا وجود الله وجود الحق؛ فكان وجود الموجودات ليس خارجاً منوجود الحق بل هوهو .

### القصلالثانى والاربعون

< مثل الموجودات فيحقيقتها مثلاالصورة فيالمرآة > كلما في الوجود الحي القيوم، كلما في الوجود الحي القيوم،

كما أن الصورة التي في المرآة فانية بالحقيقة و لابقاء إلا للصورة الخارجة؛ هذا من حيث النظر العامي في القناعة بالأمثلة المحسوسة، والآفالصورة الخارجة مع المرآة في نظر العارف فانية ابضاً حسب فناء الصورة الداخلة في المرآة من غير تفاوت.

## الفصل المثالث و الاربعون

## < فوائد التأمل فيالمرآة

المرآة عبرة عظيمة لا ولى الأبصار . ومن نظر فيالمرآة نظراً شافياً ولم يُنحلُّله كثير من المشكلات، فليس يستحق أن أيعدّ فيزمرة العقلاء. ولعمري لم ينظر في المرآة عاقل إلا وبعتور عقلَه اشكالات عظيمة ويتشكك في جليات الأمور، ولكن تنحلّ له مع ذلك مشكلات كثيرة . و لو لم يكن من منافع الحديد سوى المرآة لكان بكفي ذلك شاهداً على صدق قوله تعالى : «وانزلنا الحديد فيه بأس شديدومنافع للناس ، فكيف و فيه من المنافع ما 'تستحقر معها المر آة على أن فيها من المنافع عجائبعظيمة ۚ كثيرة ۗ لا يمكن احصاؤها للعقل. و المرآة بالحقيقة مرآة العقلاء اذ يرون فيها صورة العقل العاجز عن ادراك حقائق كئيرة ؛ فحسبك بها شاهدة على أن العقلمعزول عن ادراك كثير منالمحسوسات الظاهرة فضلاً عنالمعقولات الخفية. فمن أراد أن بشاهدعقله علىصورنه النيهو عليهامن العجز فليُكثر النظر في المرآة، فيعمت مبصرة للعقل بعجزه وكذبه في دعاويه العريضة الطويلة لنفسه من ادراك حقائق الأُمور الالهية . ولست أنكر أن العقل ُخلق لادراكأمور عظيمة من الغوامض ولكنه لا 'يعجبني اذا عدا طوره في دعواه وجاوز قدره وتخطاه ·

# الفصل الرابع والاربعون

# < التأمل في المرآة : نتمة >

المرآة تُظهر فيها صورة مطابقة للصورة الخارجة من طريق الانطباع. والعقل فيأوّل النظر وباديء الرأي بفرقبين الوجود الخارج وبين الوجود الداخل؛ فأحدهما مستتبع و الآخر تابع ، و لا 'بنصور أن يشك أحد في ذلك . و حاصل الوجود التابع يُرجع الى نسبة حاصلة على وجه مخصوص بين الصورة الخارجة و بين المرآة؛ فإذا طالع البصر تلك النسبة الحاصلة بينهما أدرك الصورة الداخلة التابعة ، المعدومة من حيث الحقيقةالموجودة منحيث الظاهر . ولايشكالعقل فيأن وجود الصورة الداخلة ليس ذانياً أعنىليس موجوداًبذانه مستفلاً بالوجود ، بلهو موجود بالأضافة الىأربعة أمور: وهي المرآة و الصورة الخارجة و النسبة الحاصلة ومطالعة البصير؛ لذلك فإذا َ بطلت هذه النسبة بطل وجودٌ ثلك الصورة الداخلة ، و علم العاقل أن تلك الصورة لم بكن لها استقلال بالوجود. ولو 'تصُوّر وجود' المرآة؛ أو الماء أو ما يضاهيهما فــى محاكاة الصور، بحيث كان يحاكي الصورَ و لا يُتَصَوِّر عليه تغيرٌ، لم يُدرِك أحد ً من الخلائق أن ثلك الصورة الداخلة، تابعة ٌ في الوجود للصورة الخارجة ؛ وأن هذه خاصية للمرآة والماء ' لا 'يشاركهما فيه جسم منالاً جسام كالطين والجص وأمثالهما . ولكن لمّاكانتالصورة الخارجة تتغيَّر ٬ وكانتالنـــبالحاصلةأيضاًتتغيِّر ،وعندذلك تتغيَّر الصورة الداخلةحسب تغيّرِ الصورة الخارجة على منهاج واحد؛ لم بتخالج للعقلاءِ ريبٌ في أن الداخلة تابعة لوجودالخارجة وأنالخارجة متقدمةفيالوجودعلىالداخلةنقدّماً 'رتبياًلازمانياً .

### الفصل الخامس والاربعون

# < امكانية العقل لإدراك الموجودات>

ليتأمل العاقل تأملاً صادقاً أنه لو لم تكن المرآة موجودة و 'حكي له ما يشاهده منها من انطباع الصور فيها ، هل كان يصدق بوجود ذلك أم لا ؟ فما عندى أن واحداً من أهل الأنصاف الناظرين بالبصائر الصافية يشك في أنه كان 'يكذب بوجود ذلك ، ويقيم على استحالته برهانا ؛ وكان بستحيل أن يظهر له وجه الخلل في برهانه ذلك ، فاعتبر الآن و لا تبادر الى التكذيب فيما لا 'يدركه عقلك الضعيف . فاين العقل 'خلق لإدراك بعض الموجودات ، كما أن البصر 'خلق لادراك بعض الموجودات ، وهو عاجز عن ادراك المسموعات و المشمومات و المذوقات ؛ وكذلك العقل يعجز عن ادراك كثير من الموجودات . نعم هو مدرك لا شياء محصورة قليلة بالإضافة الى عن ادراك كثير الموجودات التي هو عاجز عن ادراكها . ثم جميع الموجودات بالاضافة الى العلم الأزلى كالذرة بالاضافة الى العرش ، لابل و الذرة بالاضافة الى العرش شيء ما العلم الأزلى كالذرة بالاضافة الى العرش ، لابل و الذرة بالاضافة الى العرش شيء ما الموجودات كلها بالنسبة الى علم الله ليست شيئاً أصلا .

و إنمان كرتُ ذلك مخافة أن يبادرعقاك الضعيف ويقول: المعقولات لاتتناهى فكيف جعلتها محصورة متناهية ؟ فإن كمن كانت الموجودات كلها في نظره محصورة ، لابل و لا تكون شيئًا ، فلا يكون عنده للحكم بامثال ذلك عظيم خطر ؛ إنما امتناع الحصر في نظره يوجد في الصفات الأزلية كالقدرة و الأرادة و العلم و الكرم المفيض صور الموجودات عليها . و هذا الكرم لازم للذات الواجبة ! فإنها لماكانت كاملة وفوق الكمال ، لاجرم كان الكرم المقتضى لا فاضة خلع الوجود على المعدومات لازماً لها الكمال ، لاجرم كان الكرم المقتضى لا فاضة خلع الوجود على المعدومات لازماً لها الكرم المقتضى المنافقة فل المنافقة فلوق الكرم المقتضى المنافقة فل المنافقة المنافقة فل المنافقة المنافقة فل المنافقة فل المنافقة فل المنافقة فل المنافقة فل المنافقة فل المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة فل المنافقة المن

كما أن الوجوب لازم لها مثلا؛ ولو خلت الذات عن هذا الكرم كانت ناقصة . و هذا كما أن الشمس اذا أشرقت بها الآفاق كان ذلك من كمال اشراقها ؛ و لو لم نكن هذه السفة موجودة في الشمس ، كانت ناقصة وكان يعوزها شيء من كمال نورانيتها مولة المثل الأعلى في السموات و الأرض وهو العزيز الحكيم ».

# الفصل السادس و الاربعون

<التأمل في المرآة يوضح حقيقة وجود الموجودات>

اولواالاً لباب يعتبرون بالمرآة من أوجه كثيرة ، ويكادحصر تلك العبر يستحيل. ومما يعتبرون به أنهم اذا نظروا فيها شاهدوا ، حقيقة قوله تعالى : «كل شيء ِ هالكُ ّ إِلَّا وجهه ٤. و قوله ـ عليه العلوة والسلام. : الناس نيام ۖ فإذا ماتوا انتبهوا " ، و علموا أن نسبة المُلك و الملكوت في الوجود الى وجه الحي القيوم ' نسبة الصورة الداخلة في المرآة الى الصورة الخارجة؛ اذليس للمُلكُ والملكوتحقيقة ُ الوجود ، وانماوجودهما تابع لوجود الوجه الحق الحقيقي الوجود. فإن بعض الخلق لابل أكثرهم يظنون أن الموجوداتالتي بشاهدونها في الدنيا لها وجود حقيقي ؛ فإذا بطات النسبة الحاصلة بين ابصارهم و بين تلك الموجودات المحسوسة ، انكشف الغطاء عن أبصارهم و ارتفع التلبيس ، فانتبهوا من نومهم و علموا يقيناً أنّ «كل شيء هالك ۗ إلاّ وجهه » ؛ اللهمَّ إِذَ اذا قامموجودٌ أَزلاً و أبدأ بقيومية وجهه الباقي ، فيكونالقائم من موجودالأبديّة وجودُ القيوم و سرمديته \_ جلَّ الواحد القهار\_ وحينئذ ينادى الخلقَ من 'بطنان العرش بقوله تعالى : ﴿ لَمَنَ الملكُ اليُّومُ : للهُ الواحد القهار » . و يشاهدون ذلك

مشاهدة لايبقى معها ريب. و من طالع هذه الألفاظ و لم يقف على حقائق معانيها فليتوقف في الإنكار ، فوراءها من عجائب الاسرار ما لايفي بشرحه لسان ولا يعرب عن حقيقته بيان.

### الفصل السابع والاربعون

> علاقة قدرة الله بقدرة الانسان >

رجعنا الىحديث السرى . لاشك أنالله ـ تعالى- خلق في الانسان معنى يُسمّى في اصطلاح الخلققدرة؛ والانسان يقدربذلك المعنى علىأن يتكلم بعدسكوته متىشاء فالسبب الظاهرمن حيث نظرعوام الخلق لوجود الكلام بعدعدمه، هوالمعنى المسمى قدرةعندهم . ومعلوم أنالقِدرة تكون موجودة ولايوجد المُسبَّب وهوالكلام ، لالِخَللِ في السبب بل لفَّقد شرط و هو المشيئة ؛ فوجود الكلام ، من سببه المسمّى قدرة ً في الاصطلاح، موقوف على وجود شرطة وهو المشيئة؛ ومحال أن يحصل المشروط و الشرط معدوم. و المحال لابكون مقدوراً إذلايظهر أثر القدرة إلاّ في مقدور، كما لايظهر أثرالبصر إلاّ فيمبصَر، ولا أثرالشمّ إلاّ فيمشموم وكذلك فيسائرالمدركات. فإن الكواكب المحجوبة بسحابة مثلاً إذا لم تتمكن القوة الباصرة من ادراكها ، لم يكنذلك دليلاعلىخلل فيالاً بصار ؛ فكذلك إذاكان الشيء المعدوممحجوباً بحجاب عدم الشرط، فإن القدرة الازلية لاتوجده، مالم ينقشع حجاب عدمالشرط، لالخلل في القدرة الازلية بل لا أن المعدوم بعدُ محالُ الوجود؛ فإذانقشع عنه الحجاب صار ممكناً ، ويصير من القدرة الأزلية واجباً ؛ كما لو انقشع حجاب السحاب فصارت الأرض مستعدة لقبول نورالشمس عند الانقشاع .

#### الفصل الثامن والاربعون

# < تعريف المحال والممكن >

نسبة المحالبذاته الى الفدرة الأزلية ، كنسبة المشموم مثلاً الى العين المبصرة ؛ فلا يصير المشموم أبداً مبصراً ، لا لخلل فى قوة الأبصار ، بل لأنه ليس بمبصر ، والمحال لا يفيض عليه الوجود من القدرة الازلية ، لا لخلل فى القدرة بل لأن المحال غير مقدور ، وتسبة المعدرم الممكن بذاته الى القدرة الأزلية كنسبة المبصر المحجوب بحجاب الى قوة البصر ، فإنه إذا ارتفع الحجاب أدركته القدرة المبصرة ؛ فكذلك المعدوم الممكن بذاته إذا وجدت شروطه أوجدته القدرة الأزلية ؛ و مادام يعوزه شرط فهو بعد محال الوجود بغيره لا بذاته ، والممكن بذاته ما يجبوجود شروطه ، والمحال بذاته ها يستحيل وجود شروطه ، و تأمل فى ذلك تأملاً شافياً و لا تعترض عليه بتحذلقك فنزل قدمك وأنت لا تدرى .

#### الفصل التاسع والاربعون

إن كونالشىء مستحيلاً بذاته ارممكناً بذاته لا يتعارض مع كونه تابعاً للواجب> قديقول أهل النظر أن الامكان للممكن من ذاته ، والاستحالة للمستحيل بذاته ومن ذاته ؛ فيتخيل الضعيف من هذه الا لفاظ معان فاسدة ، و يخطى فيها بأنواع فاحشة من الخطأ . و كيف يكون الامكان للممكن من ذاته وذاته ليست من ذاته بلمن غيره ؟! فإ ذا كانت ذاته من غيره ، كان الامكان الذي هوصفة من صفاتة ، أولى أن يكون من غيره .

فإناستناد الذوات الموصوفة اليموجدها بدرجة ، واستناد الصفات التابعة اليهبدرجتين . هذا حكم الممكنات في إمكانها إذا وُجدت ، وأما الممكن الذي لم بوجد ، فليس له بعدُذات ولاصفات ؛ فكيف يُطلب له و لصفانه سبب و المعدوم لايُطلب له سبب وإنما يطلبالسببلموجود بعدالعدم؟ وإنما ذكرت ذلك لا أن قولهم: الامكان للممكنمن ذاته، له معنىصحيح؛ وكثيراً ماتغلط الأوهام فيه، فليُستعن بماذكرته فيالاحتراز من تغليط الوهم. وهذا بعينه الجواب عن قولهم: الاستحالة للمستحيل، من ذاته؛ فالمستحيل إذا لم يكن له ذات فكيف يُطلب لاستحالته ، التي هي صفة تابعة ، سبب ؟! فارِذا قيل : العدم للمعدوم ، منذاته ، كانله معنى صحبح عند الراسخين في العلم ؛ ولا يجوزأن يُتوهم للمعدوم ذات ، ثم يُتوهم العدم شيئًا موجوداً لتلك الذات ؛ فابن العدم معناه صفة "والصفة لاتوجد الله بعد وجود الموصوف؛ فكيف يوجد العدم، والمعدوم الذيهوموصوفه معدوم ؟ فأوهام الضعفاء نغلط كثيراً فيأمثالذلك والمحققون يُتيسِّرُ عليهم الاحترازعما 'يضاهي هذه الاغاليط.

#### الفصل الخمسون

الماذا خلقالله العالم في وقت ما ولم يخلفه قبل ذلك الوقت اوبعده > فالسموات و الارضون وُجدت حين وجدت من القدرة الأزلية ، ولم يكن قبل وجودها قبل ولابعد حتى يقال لم لم توجد قبل ذلك . فإن القبل و البعد عارضان من عوارض الزمان ، والزمان لا يوجد الإبعد وجود الأجسام . فكما لا يجوزأن يكون قبل وجود الاجسام فوق ولا تحت " لا نهما عارضان من عوارض المكان ؛ فكذلك لا يجوز أن يكون قبل وجود الاجسام فوق ولا تحت " لا نهما عارضان من عوارض المكان ؛ فكذلك لا يجوز أن يكون قبل وجود الاجسام قبل و لا بعد ، لا أن ذلك موقوف الوجود على وجود الزمان "

والزمان موقوف الوجود على وجود الحركة ٬ و الحركة موقوفة الوجود على وجود الأجسام ؛ فكان الزمانظرف الحركة كما أنّ المكان ظرف الجسم .

# الفصل الواحد والخمسون

< القول بأن العالم قديم بالزمان هوسمحض >

قول القائل، العالم قديم بالزمان، هوس محض لاطائل تحته؛ إذ يقال له: ما الذي تعنى بالعالم؟ فاما أن يقول: أعنى به الاجسام كلها كالسموات والأمهات؛ وإما أن يقول: أعنى به كل موجود سوى الله تعالى، وعلى هذا تكون العقول والنفوس والاجسام كلها داخلة تحت لفظ العالم، فإن قال: أعنى بالعالم كل موجود ممكن من الاجسام وغيرها، فعلى هذا يكون أكثر الموجودات المندرجة تحت لفظ العالم غير متوقف الوجود على وجود الزمان، بل يكون بالضرورة سابق الوجود عليه؛ فكيف يقال: العالم قديم بالزمان وأكثر موجودات العالم سابق الوجود على الزمان؟

وإن قال ؛ أعنى بالعالم الاجسام كلها ؛ فلا بجوز على هذا الوجه أيضاً أن يقال : الأجسام قديمة بالزمان ؛ فإن معنى ذلك أن الاجسام موجودة مذكان الزءان ، وجوداً فيكون مشعراً بأن الزمان سابق على الاجسام في الوجود ، وليس كذلك ؛ فإن الاجسام سابقة الوجود على الزمان ، و الزمان متأخر الوجود عنها و إن كان كذلك بالرتبة و الذات . فإن قال قائل : ليس المراد بقولنا العالم قديم بالزمان ماذ كر تموه ؛ فنحن لا نفهم من قاصده فالكلام عليه من قال العلم عليه من أن العميان . وقد تكلمنا على ما فهمنا ، فأما مالم نفهمه من مقاصده فالكلام عليه من العميان . فعليه ان يُبيّن معناه على ما فهمه فإن كان حقاً وصدقاً وافقناه في ذلك ، والإ تكلمنا عليه حسب الوسع والطاقة .

### الفصل الثاني والخمسون

< نظرالعارف في مشكلة قدم العالم اوحدوثه >

الحق في ذلك أن يقال: كان الزمان موجوداً مذكان الحركة موجودة؛ وليس يجوز أن يقال: كانت الحركة موجودة مذكان الزمان موجوداً. فا إن ذلك وإن كان له وجه ما فهو فاسد الفظم جداً وإذا لم يَجز ذلك فكيف يجوزان يقال: كانت الاجسام موجودة مذكان الزمان موجوداً ؛ ولولم توجد الاجسام مثلاً الى الآن لِعَدم شرط ثم وجدت الآن لوجود فلك الشرط ، كان ذلك جائزاً ولم يكن قبل وجودها قبل ولا بعد ؛ وحبدت الآن لوجود ذلك الشرط ، كان ذلك من غير فرق ، وإن زعمت أن الاجسام كانت موجودة مذكان الحق موجوداً فهو خطأ عظيم ، واعتقاد أكثر العلماء الذبن يزعمون أنهم أربوا في صدق النظر على الاولين والآخرين .

ومما لابد لك في هذا المقام من الاحاطة به أن تعلم أن الاجسام لا توجد أصلا حيث بوجد الحق لا الآن ولاقبله ولابعده ؛ ومن صارالي أن العالم موجود الآن مع وجود الحق فهو مخطى خطأ عظيما ؛ فحيث الحق فلا مكان ولازمان ، وهو محيط بالزمان والمكان وسائر الموجودات . فإن سبق وجوده على كل شيء متساو ؛ فإنه سابق الوجود على وجود صورة هذه الكلمات المسطورة في على وجود العالم ، كما إنه سابق الوجود على وجود صورة هذه الكلمات المسطورة في هذا الكتاب مثلا ، من غير فرق أصلا ، ومن فرق بينهما فهو بعد في مضيق النشبيه ، ولم يتنز ، عنده الحق عن الزمان ، كما لم يتنز ، عن الم الم يتنز ، عندالعوام الذين يزعمون أنه جسم كسائر المحسوسات . و مثل هذا الإيمان بالله بعيد عن الإيمان الحقيقي الحاصل للعارف في أول سلو كه و نظر ه

والله تعالى سابق على الزمان المستقبل حسب سبقه على الزمان الماضى من غير فرق ؛ وهذا يقيني عندالعارف ، والعلماء عاجزون عن ادراكه بالضرورة ، ولولم بعجزوا عن ادراكه لما قالوا أن العقل الأول مساوق الوجود لوجود الحق ؛ كما لم يقولوا ، أن صورة هذه الحروف المنقوشة بهذا القرطاس مثلاً ، مساوقة في الوجود لله الحق المنزه عن أمثال هذه الطنون بلعن ظنون الا نبياء والمقربين ، وانظر في ذلك نظراً شافياً فلا بد وأن يحظى عقلك القاصر من معناه بنصيب ما ؛ و إن كان فهم المراد الحقيقى منه موقوقاً على انفتاح عين المعرفة التي منزلتها من بصيرة العقل ، منزلة الجنين من الرحم ، لا بل منزلة العقل من العين التي تراها موجودة لا بن المهد ، وسأز بدلذلك شرحاً في موضع آخر أليق به ، لعل القاصر بن يشمون من روائحه شيئاً .

## الفصل المثالث والخمسون

< ازليةالله حاضرة مع ابديته من غيرفرق >

الحق أن الله كان موجوداً ولا يكون معه شيء ، وهو الآن موجود وليس معه شيء ، وبكون موجوداً ولا يكون معه شيء ؛ فأزليته ما خيرة مع أبديته من غيرقرق ، وحيث سلطانه فلا موجود غيره ، ولا أيضاً يُتَصور وجود ذلك ؛ وحيث سلطنة كمال إشراق الشمس ، فلا يُتصوّر للخفافيش وجود أصلاً . فخذ اليك هذا المثال العامي على قدرضعف عقلك القاصر وعلمك المزخرف ، واجتهد لعل فهمك الضعيف ينتفع بشيء من هذا المثال ، واحذر من التشبيه .

وليس وجود الحق زمانيا حتى يُبحسن مثلاً أنْ يقال: كانالله ولم يكن معه شيء . ولا يحسن أن يقال: يكون ولايكون معه شيء . واياك ثم اياك ألف مرة أن نطمع في الاحاطة بهذا الذي تسمعه بعقلك الذي نسبته من ادراكه نسبة الخفافيش من إدراك نورالشمس، فإما أن لاتلتفت الىما فيهذا الفصل وأمثاله أصلاً ولاتتلقاها بردّ ولاقبول ، وإما أن تحفظ هذهالكلمات . وسلالله ـسبحانه. أن يخصُّك بعين تدرك أمثال ذلك لامن اللفظ ؛ فإن ذلك محال ، بل من وجه آخر . فإن أدركتُه من هذا الوجه فحينئذ تعلم قطماً أن لاعبارة فيالوجود تؤدى حق ما أدركتُه أحسن مِنهذا الذي ذكرته ' وتعلم قطعاً أنَّ مَن أودع امثال تلك المعانى في الألفاظ المذكورة فهو ظالم غاية الظلم. فاعلم إنَّا إذا تُلنا: كانالله ولم يكن معه شيء موجود، فهو متشابه؛ فان لفظكان يدلعليوجود موجودفيزمان ماض؛ فاذا قلنا: ولم يكن معهمُوجود، فكيف يكون الزمانمعه موجودا ؟ ومهماكان كذلك فلافرق بينقولنا : كان ولم يكن معه موجود، وبين قولنا: يكون وليسمعه موجود. فهذا غاية مايمكن ذكره فيمضيق الآلفاظ والعبارات.

# الفصل الرابع و الخمسون

< اذلية الواجب وابديتِه : تتمة >

إذا انفتحت من باطنك روزنة الى عالم الملكوت ، فكل ما انفق طيرانك اليه ، شاهدت جليّة الحال في ذلك كله واستغنيت عنسماع حكايته . ولعلّك الآن تشتهى أن تعرف معنى الأزلية ، و كيفية الطيران الى الملكوت ، فإن ظاهر ذلك كالمحال . فاعلم

أن من ظنّ أن الأزلية شيء ماض، فقد أخطأخطأ فاحشا؛ وهذا وهم عالب على الأكثرين. فحيث الأزلية فلاماض و لامستقبل وهي محيطة بالزمان المستقبل كإحاطتها بالزمان الماضي من غيرفرق؛ ومناختلج فيضميره بينهما فرق فعقله بعد أسير في يد وهمه، فليس زمان آدم أقرب الى الأزلية منزماننا هذا؛ بل نسبة الازمنة كلها الى الأزلية واحدة. ولعل نسبة الأزلية الى الأزمنة كنسبة العلوم مثلاً الى الأمكنة؛ إذلاتوصف العلوم بكونها قريبة من مكان أو بعيدة من مكان ، بل نسبتها واحدة الى كل مكان ، وهي مع كل مكان ومع ذلك فقد خلاعنها كل مكان ، وهذا يسهل إدراكه على من نظر في العلوم العقلية قليلاً و إنبا بعشر على من قعد به القصور في عالم النكك ، ولم ننفت بعد عينه الجوالة في العلكوت .

فكذلك بنبغى ان تعتقد نسبة الأزلية الى كل زمان ؛ فإنها مع كل زمان وفى كل زمان وولى على الله ومع ذلك فهى محيطة بكل زمان وسابقة الوجود على كل زمان ولا يسعها زمان كما لا يسع العلم مكان . فإذا فهمت هذه المعانى فاعلم أنه لامغايرة بين الأزلية والا بدية فى المعنى أصلاً ، بل إذااعتبر وجود ذلك المعنى مع نسبته الى الماضى من الأزمنة التعير له لفظ الأزلية ؛ وإن اعتبر وجوده مع نسبته الى المستقبل من الأزمنة التعير له لفظ الا بدية . ولا بدين لفظتين مختلفتين لا ختلاف النسبتين ؛ و إلا ضل الخلق في إدراكه عن سواء السبيل .

واعلم الآن إنا إذاقلنا: أراد الحق نعالى ويريد، وعلِم ويعلم، وقدر ويقدر، فهو لمِثل هذه الضرورة؛ و إلاّ فإنا لم يكن له ماض و مستقبلٌ، فلا معنى للاختلاف في فعلِه أيتَعلق في الماضى اوالمستقبل؛ نعم إنا نسبت الاوادة الى زمان ماض قيل أواد، و إذا نسبت الى مستقبل قبل بريد. وهذا مفتاح أسرار كثيرة ومشكلات عظيمة. و إذا كان كذلك فمن المحال الظاهر أن يصل السالك الى الا زلية من طريق العلم؛ نعم يجوز أن بعدك معناها بالعلم، ولكن ادراك معنى الشيء غير والوصول اليه غير، و إنماقلنا يستحيل الوصول اليها من طريق العلم لأن المتغرّغ للطلب في أسر الزمان بعد نو لاوصول إلى الأذلية إلا بعد حرف الك الاس .

### الفصل الخامس والخمسون

استمرار الموجودات فى الوجود يتضمن استمراراً فى الايجاد > إعلمأن اشراق الارض بنورالشمس يُستدعى نسبة مخصوصة بين الارض والشمس، ولوبطلت تلك النسبة بطل استعدادها لقبول نورالشمس، ولودامت هذه النسبة بينهما دام القبول؛ وبقدر دوامها يدوم الفبول فأى نفس وُجدت هذه النسبة وُجدالفبول وأى نفس بطلت هذه النسبة بطل القبول، ثم إن دامت هذه النسبة فى أنفاس متعددة ، دام القبول فى تلك الا نفاس على منهاج واحدر؛ فيظن القاصرون أن الشعاع الموجود فى كل نفس مثلاً ، عين الشعاع الموجود فى كل نفس مثلاً ، عين الشعاع الموجود فى النفس الذى قبله أوبعده ؛ وهو خطأ عند أهل المعرفة الناظرين بتورالله ؛ بل الشعاع الموجود فى كل نفس مقتضى النسبة الموجودة فى ذلك النفس، والنسب الموجودة فى ذلك

وكذلك يجوز أن يُحكم على نسبة واحدة من جملتها بأحكام لايجوز الحكم بتلك الأحكام على نسبة أخرى ،كما يقال مثلاً إن النسبة الفلانية كانت مساوقة الوجود للحركة الفلانية، وإن النسبة التي بعدها لم تكن مساوقة الوجود لتلك الحركة، و بهذا تتحقق المغايرة بين النسبتين قطعاً. فاذاكانت تلك النسب متغايرة، كان القبول في كل نفس يقتضي نسبة أخرى على حدتها واستقلالها. فاعلم أن الشعاع الذي يكون موجوداً في نفس مخصوص، غيرالشعاع الذي يكون موجوداً قبله أو بعده ولوبنفس واحد. نعم لمّاكانت هذه النسب المتغايرة واحدة، في كونها مقتضية للقبول على وتيرة واحدة، ظرّ بعض الضعفاء أن هذا الشعاع الموجود في هذا النفس، عين الشعاع الموجود في النفس الذي يُرى قبله اوبعده؛ كمن يرى زيداً وعمرواً وخالداً وبكراً واحداً في معنى الأنسانية، فيظن أن كل واحد منهم عين صاحبه، و ليتحقق هذا فإنه محتاج اليه من طريق ضرب المثال العامى في الفصل الذي يلى هذا الفصل، وهو يُبنى عليه أصل عظيم.

#### الفصل السادس والخمسون

## < تتمة الفصل السابق >

لاشك أن إشراق المعدوم بنور الوجود ، يستدعى نسبة مخصوصة بينه وبين القدرة الأزلية ؛ ولودامت هذه النسبة ، دام قبول المعدوم لاشراق نورالقدرة ؛ ولوبطلت النسبة ، بطل القبول ؛ وبقدر دوام النسبة يدوم القبول . والفبول في كل نفس ، مقتض النسبة الموجودة في ذلك النفس ؛ والنسب متعايرة "؛ فإذا الفبول الذي في هذا النفس مثلاً ، غيرالقبول الذي في ذلك النفس ؛ وإن تشابهت أنفاس متعددة في القبول ، فذلك لتشابه النسب المتعايرة و انحادها في معنى الاقتضاء للقبول . فإذا رأيت الشيء مثلاً مثلاً

موجوداً سنين كثيرة على منهاج واحد ، فذلك ادوام النسب المقتضية للوجود في تلك السنين نفَساً بعد نفَس ، فاعلم يقيناً أن الوجود في كل نفَس ، مقتض النسبة الموجودة في ذلك النفس ؛ فالوجود الذي تراه في هذا النفَس للسماء والارض وسائر الموجودات، غير الوجود الذي تراه في ما قبل ، نعم لمّا كانت النسب المتغايرة المقتضية لوجود الموجودات واحدة ، في كون كل نسبة منها مقتضية للوجود ، وقع الوهم للاولين من عند آخرهم في هذا الغلط إلا من شاءالله وقليل ماهم .

وهذا الفصل غامض شدید الغموض ، صعب المتناول عسیر الدرك ممتنع علی الافهام ، وزَلَلُ الا قدام فی أمثاله كثیر ، والعقل لایتصورله ادراك ذلك إلا بتأمل عظیم ونظر شاف وبحث واف ، و ذكاء عظیم وجد بلیغ . نعم یدر كه العارفون بعین المعرفة فی أوّل نظرة مِن غیر احتیاج الی تكلّف ومن استعان من العقلاء فی فهم هذا الفصل بنور السراج ، الذی یتجدد له فی كل نفس وجود آخر ، سهل علیه ادراكه . فإن الصبیان بظنون أن نورالسراج ، الذی برونه مشتعلا علی منهاج واحد ، هوشیء واحد و العلماء یعلمون قطعاً أنه فی كل نفس نتجدد له صورة اخری ، و هذا مقتضی نظر العارف فی كل موجود سوی الله . و لعل عقلك محیط بشیء من ذلك إن أدمت النظر الیه ، و وقفت فهمك علیه ؛ والغالب أن هذا الباب لا ینفتح للعقل .

# القصل السابع والخمسون

<صدور الموجودات الكثيرة عنالواحد>

إعلم أنالله كان موجوداً ولم يكن معهشيء ؛ ولاأيضاً 'يتصوّر أبداً أن يكون معه شيء ، إذليس لشيء مع وجوده رتبة المعية . فالله ـعز وجلــ ليسمعه شيء ، ولكنه مع كل شيء؛ ولولامعيته مع كل شيء ، لما بقى فى الوجود موجود . و الموجودات فى حصولها منه لها ترتيب : فبعضها متقدم كالمفرد ، وبعضها متأخر كالمركب . هذا إذا نظرنا بنظر العقل صحيح ، فإن نظرنا بنظر المعرفة فهو خطأ ؛ والعقل لا يدرك حقيقة ذلك أصلا ً؛ فتراه إذا سمع أمثال ذلك يفور فائرة ، و يثور ثائرة و بقول : الشيء الواحد كيف بكون صحيحاً وخطأ ً ؟ وعليك ان تُسكن فورته بهذا المثال العامى إن سكنت به، وإلا فدونك و تكذيبه والانكار عليه ماد مت أسيراً في عالم العقل محبوساً في مضيقه .

وهذاالمثال العامى هوأن الصبى إذا حكم على شخصين مثلاً بأن أحدهما اقرب البه من الآخر ، فقال له بعض البالغين من أهل التحقيق: حكمك هذا صادق إذا نظرت بنظر الحس ، فأما إذا نظرت بنظر العقل علمت أن حكمك خطأ ؛ فان الأقرب في نظر الحس هو الأبعد في نظر العقل ، فإن قول القائل صحيح ، و نظر الصبى صحيح عند العاقل ، و تكذيبه للعاقل في دعواه خطأ . و هذا التكذيب ضروري له لا يتمكن من اعتقاد غيره ، وطريق تفهيمه مسدود على العاقل . فاذاً لا بُدّ من بيان صدور الموجودات من القدرة الأزلية ، بطريق يمكن للعقل ادراكه ، وإن كان ذلك خطأ في نظر العارف. وقد أكثر في بيانه النظار ؛ وحاصلهم فيه يرجع الي ظنون يرجمونها .

والحق في ذلك على منا ياوح لعقولنا أن يقال: أن الله يعز وجل فاضمنه الوجود أولاً على الموجود الأول، وهوأقرب الملائكة البه وأقرب الموجودات كلها في نظر العقل؛ ويشبه أن يكون الروح المذكور في قوله تعالى: «يوم بقوم الروح والملائكة صفاً» عبارة عنه، و كان وجود هذه الروح شرطاً تم به استعداد شيء آخر لقبول نور القدرة الازلية ؛ وكان استعداد هذا الشيء بشرط وجود الروح ، كاستعداد الروح من غبرشرط ، ثم كان وجود هذاالثاني شرطاً في وجود شيء ثالث ؛ ويجوزأن يكون شرطاً في وجود شيئين ، ثالث ورابع ، وليس للعقول الضعيفة أن تُدرك حقيقة هذاالامر على ما يجب الأ أن لها أن تدرك جواز الوجهين المشار اليهما : وهوأن وجود الثاني يجوزأن يكون شرطاً في وجود شيئين ، ويجوزأن يكون شرطاً في وجود شيء واحد ؛ وهوأن يكون باعتبار ذاته على حِدتها شرطاً لشيء ، ويكون باعتبار ذاته مع اعتبار الروح شرطاً لشيء آخر ؛ و كلا الوجهين معقول ، وهذا القدر يكفيك في كيفية صدور الموجودات الكثيرة من الواحد الحق ؛ فانه إذا جازأن يكون الثاني شرطاً لثيئين ، جازأن يكون كل واحد من الشيئين شرطاً لوجود ثالث ورابع من الموجودات .

### الفصل الثامن والخمسون

< الوسائط بينالواجب والسماء الاولى >

الحكم بأنه لم يُتوسط بين الواجب الحق و بين السماء الاولى، و هو الفلك الاطلس، إلا ثلاثة من الملائكة واحدمنهم روحانى و إثنان كروبيان، حكم مظنون غير مستيقم. فربما كان من الوسائط بينهما ألف أواكثر الابل هو الحق عند أرباب المعرفة. نعملما لم يتمكن العلماء في العروج الى الاول، من الاستدلال بحركة السماء الاولى، على غيرهذه الثلاثة لاجرم لم يطلبوا في نزولهم شيئاً لغير تلك الثلاثة. وهذا مظنون قطعاً لا يجوز أن يُقنع بأمثاله في العلوم النظرية، و حكمنا بأن الوسائط

المتوسطة بين الواجب و بين السماء الأولى كثيرة ' فهو حق و صدق ؛ و يشاهده أهل المعرفة لامن طربق الأستدلال بل من طريق آخر ، ولوكان من طريق الأستدلال لأمكن ذكره . فلماكان موقوفاً على انفتاح عين المعرفة في الباطن ، لم يمكن ذكره ؛ بل لمّاكان إمكانه معقولاً ثيبَه عليه بقدر الوسع . وممّا يعين العقل على التصديق بذلك أن يُكرّر نظره في الكواكب الموجودة على السماء الثامنة المُعبَر عنها بلسان أهل الشرع بالكرسي .

### الفصل التاسع والخمسون

< مشاهدة المعارف بالذوق كمشاهدة العقلالاوليات >

كل موجود دائم الوجود فإنه يتكرر بالحى القيوم دائماً ويتجدد له فى يكل نفس وجود آخر شبيه بما قبله ؛ وأهل المعرفة يشاهدون ذلك صريحاً ، و العالم يتعذر عليه إدراكه . فكرر نظرك فيما ذكرته من قبل فربما تتجلى لك حقيقة هذا الامر ؛ والله تعالى لا يجعل ذكر ذلك و بالأعلى وعلى من يطالعه ، و يجعل نفع الخلق به أكثر من الفرر . و رحمالله عبداً طالعه بعين المعرفة و شمر لفهمه ذيله ، و ترك التعصب و مراقبة الجوانب و المداهنة فى المذاهب ؛ بل ينبغى ان لا يحمله على مطالعته والنظر فيه إلا طلب الحق بطريق البقين ، لكون سعادة النفس متعلقة به ، فإن هذه المعانى التي ذكر تها فى هذه الفصول ، مشاهدة بالذوق مشاهدة لا تقصر عن مشاهدة العقل للاوليات إلا أنه لم يمكن التعبير عن تلك المعانى إلا بهذه الالفاظ . والحق الذى لاريب فيه أن من عرف الله تعالى كل لسانه أى لم يجد عبارة تؤدى حق المعنى ، الذى فهمه ذوقاً ، الى الا فهام .

#### الفصل الستون

< ترتيب الموجودات وتكثرها في نظرالعالم والعارف >

الناظرون بعين العقل يرون للموجودات في ذواتها ترتيبا ، ويرون بعضها أقرب من من البعض الى الاول الحق بالضرورة ؛ ولا يُتصوّر أن يكون إلا كذلك . ويرون مصدر الوجود واحداً ، ويرون الموجودات الصادرة عنه كثيرة ؛ فلاجرم بحتاجون الى تكلفات ياردة في بيان كيفية صدور الكثرة عن الوحدة . فأما الناظرون بعين المعرفة فإنهم لا برون للموجودات ترتيباً أصلا ؛ ولا يرون بعضها الى الحق أقرب من البعض ، بل يرون هويّته مساوقة لكل موجود حسب مساوقتها للموجود الأول في نظر العلماء من غير فرق . و ما لم يصل الرجل الى هذا المقام ، فلا يتجلى له معنى قوله تعالى : وإن الله يسماك السموات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحدر من بعده ؛ ولامعنى قوله وكلمات ، ولامعنى قوله وإنما يحظى من سماع أمثال هذه الآيات بسماع حروف وكلمات .

ثمأهل المعرفة لايرون مساوقته للموجودات كما يراها العلماء للعقل الأول. ويرون ، أعنى العارفين ، مصدر الموجودات كثيراً ، ويرون الموجودات كلها كالذّرة بالنسبة الى عظمته . و من كان ينظر الى الله تعالى و أفعاله بهذه العين ، فلا يحتاج الى العلم بكيفية صدور الكثرة عن الوحدة ؛ فيكون كل ما ذُكر في هذا المعنى عنده

فضولاً مستغنى عنه . فاجتهد أن تصدق بوجود عين في باطن الآدمى إذا انفتحت كانت مدركانها من جنس ما أشيراليه في قولنا : أنّ الهوبة الأزلية مسارقة الوجود لوجود كل موجود ؛ فإن العقل قاصر عن إدراك ذلك ، فلا محالة يرى بعض الأشياء أقرب الى الحي القيوم من البعض . ومهما أدركت شيئاً واستحال عندك أن تعبّر عنه الابالعبارات التي يشتمل عليها هذا الفصل من مدركات العارف ، فاعلم يقيناً أن عين المعرفة قد انفتحت في باطنك ، وحينتذ تصير علومك المحصلة كلها بذوراً لِثمرات المعارف .

# الفصل الواحد و الستون

# < الفرق بين العلم و المعرفة >

لعلّ نفسك تتشوق الى ادراك الفرق بين العلم و المعرفة ، فاعلم أن كل معنى يُتصور أن يُعبّر عنه بعبارة نطابق ذلك المعنى ، حتى اذا شرحه المعلم للمتعلم بتلك العبارة مرة اومرتين اواكثر ساواه فى العلم به ، فهو من العلوم . وكل معنى لايتصور عنه التعبير اصلا اللهم الا اذا كانت الألفاظ متشابهة فهو من المعارف . هذا هو اصطلاحى فى هذا الكتاب ، وهو الغالب على ارباب القلوب . وقد يُطلق لفظ العلم و يرادبه معنى المعرفة ، و هو كثير فى القرآن . قال الله تعالى : "بل هوآيات بيّنات فى صدور الذين ارتوا العلم » ؛ و قال ابضاً : " شهدالله أنه لااله الاهو و الملائكة و الولوا العلم » ؛ و قال ابضاً : " وعلمناه من لدنا علما » . و العلوم اللدنية لايتصرر عنها التعبير بعبارات مطابقة لها اصلا ؛ ولذلك لمّا اراد موسى أن يُحصّلها من الخضر بطر بق التعبير بعبارات مطابقة لها اصلا ؛ ولذلك لمّا اراد موسى أن يُحصّلها من الخضر بطر بق

التعليم ابى الى أن قال: " فإن اتبعتنى فلانسألنى عن شىء حتى أحدت لك منه ذكرا "
أى حتى تنفتح عين المعرفة فى باطنك " فحينت تستيقن حقيقة مارأيته من قبل. وأما
قبل انفتاح تلك العين فلاسبيل لك الى ادراك تلك الحقائق الابطريق التأويل كما قال
له حيث صمّم العزم على فراقه "سأنبّك بتأويل مالم تستطع عليه صبرا"؛ ولو صبرالى
وقت انفتاح عين المعرفة لكان يُحدت له ذكراً " وهو كناية عن مشاهدة حقيقة النفسير
بحيث لايبقى الى التأويل حاجة . ولهذا المعنى قال النبى على الله عليه وسلم : رجم الله
أخى موسى " فاوصبر مع الخضر لرأى كثيراً من العجائب . و لعل الحديث من حيث
اللفظ يخالفه.

# الفصل المثانى والستون

المعارف علوم لدنيّة لانفهم حقائقها من العبارات المتشابهة > علوم الانبياء لدُنيّة فمن كان علمه مستفاداً من الكتب والمعلمين ، فليس هومن ورثة الأنبياء في علمه ذاك الامن طريق التوسع في العبارة عن لفظ الميراث ، و علوم الأنبياء لاتستفاد الا من الله عزوجلّ كما قال : «و ربّك الأكرم الذي علم بالقلم علم الانسان مالم يعلم» . ولاتظنّن أن تعليم الحق يَختص به النبي فقط ؛ قال الله تعالى : « وانقوا الله و يعلم كما لله » . وكل من وصل في سلوكه الى حقيقة التقوى فلابُد أن يعلمه الله عالم بعلم ، و يكون معه كما قال: «إن الله مع الذين انقوا والذبن هم حسدون» وامثال هذه العلوم إذا عبر عنها بعبارات متشابهة لم يكن فهم حقائقها من تلك العبارات وأمثال هذه العلوم إذا عبر عنها بعبارات متشابهة لم يكن فهم حقائقها من تلك العبارات

الالمِن حصل له ذلك بطريق الذوق عن تعليم الحق و لذلك قال تعالى : " و تلك الأ مثال نَضُر بُها للناس و ما يعقلها الا العالمون ، و كل مَن لم يتعلّم القرآن من الله تعالى بغير واسطة فهوليس من العالمين المشار اليهم في قوله تعالى "وما يعقلها الاالعالمون ، و هذا في المثال العامى يُشبه كلام العشاق في الوصال و الفراق و غيرهما من عوارض العشق و احوال ما يتعلق به ؛ فإن الاسماع اذا توعت بكلام العشاق لم تفهم معناه حق النهم اللهم الا مَن لابَس حالة العشق ذوقا . و هذا معنى قول الجنيد عرضى الله عنه : و كلامنا إشارة ، و لايتصور أن يكون للعارف كلام إلا كذلك ، و من تصرف في معانيه ببضاعة عقله وعلمه زلّت قدمه . و رحم الله ابالعبّاس بن سُريج حيث سأله بعض تلامذته عمّا يقول الجنيد فقال له : رموز القوم لانعر فها نحن ، الا أن لكلام الجنيد نوراً . و الغالب أن ابن سُريج كان من اهل الذوق فإن كلامه هذا يُعرِب عن ذلك ، إلا أنه غلب عليه علم الظاهر ؛ وامثاله كثيرة فيما بين العلماء .

# الفصل المثالث و الستون

# < اقام العلوم العقلية >

المسائل العقلية تنقسم بوجه من الوجوه الى مالها وجهان ، والى مالها ثلاثة اوجه . وقد يظن بالمسائل التى لها ثلاثة اوجه أنها من المعارف وليست من العلوم ، و هوظن فاسد ؛ و إنما ذكرت هذا الفصل لتدفع امثال هذه الظنون عن نفسك . أما القسم الأول وهوالذى له وجهان : أحدهما الى نُطق المعلم المرشد ، والثاني الى فهم المتعلم

المسترشد، فكعلم النحو والطب والحساب وغير ذلك. وأما القسم الثانى و هوالذى له ثلاثة اوجه: احدها الى نطق المفيد، والثانى الى فهم المستفيد، والثالث الى ذوقه واكثر ما يتعلق من المسائل بالصفات هذا حكمها وكذلك ما يتعلق باحكام النفس، كالحكم بكونها موجودة قبل البدن و احوالها بعدالموت، فهى كذلك. وامثال هذه المسائل يصعب ادراكها على العقل لاسيما حقيقة صفة العلم الأزلى وكيفية احاطته بالجزئيات، و صفة القدرة الأزلية، و حقيقة معنى الايجاد و الأختراع في حقالله، وكيفة معنى المسائل يالمشيئة الأزلية والفرق بينهما وبين الأرادة. واكثر العلماء المتبحرين يظنون أنهم احاطوا علماً بمعانى هذه الصفات و إنما حظهم منها على الحقيقة تشبيه فقط.

## الفصل الرابع والستون

# < بيان أنجع الطرق لاكتساب المعارف >

لعلى الأليق بحال المستفيد في امثال المسائل التي سبقت الأشارة اليها أن لا يستكثر فيها مِن حفظ الألفاظ المذكورة في الكتب، اذ الغالب أن الاستكثار منها لا يزيده الاتحيراً. وطلب الحقائق من الألفاظ المنقولة و المستعارة والمتشابهة و المشكّكة في غاية العسر ؛ بل ينبغي أن يقتصر على قدر يسير من الفاظر يلتقطها من افواه العلماء و من كتب المتأخرين المحققين دون المتقدمين ، فإذا حفظ ذلك فليصرف العناية بكليتها الى ترديد النظر فيه ، وليترك النظر في الكتب القديمة رأساً الى وقت يشير عليه المعلم بذلك .

#### الفصل الخامس و الستون

### < تتمة الفصل السابق >

ينبغى لطالب الحق إذا حفظ القدر الذى يتيسر له من تلك المسائل أن يعاود النظراليه مرة بعد أخرى ، و يجالس اهلالكمال العلمى ، إن وجدهم وظفر بخدمتهم ما امكنه ؛ ويعرض عليهم كل ما يسنح له من خواطر فى تلك المسائل ، وينبغى أن يستعين على ادراك تلك الحقائق بتصفية الباطن ، فعساه يدر كها بنفسه . فايس فى قوة الواصل الكامل أن يُرد به مشر به العذب مالم يقو بنفسه على الورود ؛ وإنما الذى اليه من امره هو إرشاد الى كيفية السلوك فقط ، و مهما امتثل امره فى الأرشاد لم يحرم الوصول غالباً ، إن كان من اهله .

#### الفصل السادس والستون

< إن مجالمة اهلالذوق خيرمعين على تصفية القلب>

نِغُم المعين للطالب على تصفية الباطن مصاحبة الهل الذوق و مجالستهم و خدمتهم من صميم الفلسب. و اعنى باهل الذوق اقواماً طهرّوا بواطنهم من رذايل الأخلاق حتى فاضت عليهم من الطاف الحق ما تستحيل عنه العبارة ؛ وهم القوم لايشقى بهم جليسهم ، وقلما تخلوبة عنه من البقاع عنهم .

#### الفصل السابع والستون

<سعادة الطالب القصوى >

السعادة كل السعادة للطالب أن يُنفرغ بكلية روحه وقلبه لخدمة واصل منهم

قَنِى فى الله ومشاهدته ، حتى اذا أفنى عمره فى خدهته ، أحياه الله حيوة طيبة ليس منها مع العلماء سوى رسم و إسم ؛ فأما حقيقة معناها ومسماها فلا يوجد إلا عندقوم أرضعوا بلبان الكرم فى حِجر العناية يوماً بعد يوم .

## الفصل الثامن و الستون

< المنافع المتأنية من خدمة الشبخ >

لولا أن الجود الأزلى أخذ بضبعى و وفقنى لخدمة شيخ كبير منهم ، و إلا لما تصور لى خلاص عن ثلك الضلالات التى ترسخت فى الباطن من ممارسة العلم ؛ ولما انتفعت ايضاً بخدمة الشيخ الا مام احمد الغزالى درضى الله عند ، إذ لولا ملازمتى لعتبة باب ذلك الشيخ لكان يتراكم فى القلب على تعاقب الا بام و الليالى ، صفات مذمومة يتعذر الخلاص عنها ويستحيل ؛ كما اراه فى حق الأكثرين ممن حبسه التقدير فى مضيق العلم والعقل ، ولاتتسع حوصلته للتصديق بماوراء ذلك من الجليات فضلاً عن الغوامض من الخفيات ؛ والله تعالى هو المشكور على افاضته على نعماً لا أحصيها ولا استحقها ، وبه اعتمادى وعليه توكلى فى انمام ثلك النعم .

### المفصل التاسع والستون

< التمييز بين الشيخ الكامل والشيخ المدعى للكمال >

لعلك تقول كيف يظفر الطالب بمثل هذا الشيخ؟ وكيف يتيسّر للمبتدى متابعة المنتهى و معرفته، وليس بجوز للسالك أن بزن الواصلين بميزان نظره، ولا ايضاً يجوز له ان يقلِّد واحداً بمجرّد دعواه ؟ قبِماذا يَعلم أن الشخص الفلاني مثلاً مُدّع و ليس وراء دعواه طائل أوهو كامل مُنته بلغ مبلغا يجوز أن يُقتدى به ؟ فاعلم أن هذا سؤال عن أمر لا يكون للخائض في جوابه عظيم فائدة ، فإن كل واحد من الطالبين تتسلط عليه اسباب ما تُدر له تسليطاً لا يجد عنه محيصاً . وبقدر ماقسم لكل واحد من الرزق تسلّط عليه الطلب وتيسّر له الظفر بمن يهديه الطريق . فكما أن المنعلم يكون طلبه و مرشده على قدر ما رزق في الأزل من العلم فكذلك هاهنا من غير فرق .

#### الفصل السبعون

## < تتمة الفصل السابق >

فان قلت فهل من علامة يتميّز بها المدعى عن الواصل فاقول: العلامات كثيرة " و النعبير عنها عسير" و الأحاطة بجميعها متعذرة "غاية التعذر، فأما علامة تطرد و النعبير عنها عسير و الأحاطة بجميعها متعذرة "غاية التعذر، فأما علامة تطرد في تنعكس فيكاد يستحيل وجودها، وليس عندى عن المكانها خبر؛ فعليك بالجد في الطلب فإنه يحلّلك كل مشكل، ويجذب بَضَيْمِك في كلملمة مدلهم ، وينقذك من كلداهية معضلة ، ومن لم يذق لم يعرف ، ومن لم يجرب لم ينفعه تجربة غيره ، ومن لم يأكل لم يضبع بمحادثة من أكل ، ومن لم يشرب لم يرو عطشه كلام من شرب .

#### الفصل الواحد والسبعون

< عجب العلماء و استنكافهم من الانقياد لاهل المعرفة > إياك وأن تُغتر بعلمك فتشتغل بالسلوك من غيرقائد يقودك في الطريق ، فتضلّ

من حيث لاندري؛ و يكون مثالث مثـال صانع مُتبحِّر في صنعته فاشتغل بالعلوم النظرية و تحصيلها من نفسه ، فاستنكف من متابعة غيره منالنظار ، و لم يكن لذلك مُستنداً إِلَاعجبٌ أَنْمَرهُ تبحّرُه في صنعته. قمن الطلالات الغالبة على اهلالعلم أنهم إذا أضمروا على السلوك ظنوا أنهم يستغنون عن عارف بمهالك الطريق يهديهم في كل خطوة؛ و قلما ينجو احدٌ من النّظار و العلماء من هذا العُجب ألــــذي تمرَّته الاستنكاف من المتابعة لا على المعرفة، اذببعد من العالِم الذي يرى الكمال فيماحصّله منالعلم أن يرى الجاهل بذلك فوق نفسه ؛ وذلك لِظنه الفاسد المغلوط بأن كل كمال فهو من المسائل التي تلقنها ، فلايعلم وراء ذلك شيئًا . والله الذي لا إله إلاهو حلفةً صادقة ويميناً بَرْةً أن العالم و إن انتُدب لِخدمة بعض المشايخ فمادام يُفرِّق بين نفسه في الحاجة اليه وبين غيره من جهّال اقرانه، فهوبعد في نضييع زمانه غيرمقبل على شأنه. و لاتفهم هذهالمعاني اصلاً إلَّااذا صِرْتُ لها بعد التجربة اهلاً . و إن ظننت أنك تصل اليها قبل التجربة ، فأنت بعد ضحكة الشيطان و فيمثلك قيل :

واذا رأى الشيطان ُ غَرّة َ وجهه حيّى و قال فديتُ مَن لا يُفلح

# الفصل الثانى والسبعون

ليس الله قبل الموجودات قبلية زمانية بل قبلية االشرف والذات >
 اعلم أن هذه الفصول المعترضه في انناء الكلام كثيرة النفع ولكن عندالاقلين.
 والمُعجب بعقله وعلمه لابناً ثربها غالباً فلاينتفع بها ؛ و إذاكان ذكرها عرضاً فالاولى

بى أن اقتصر على القدر المذكور واقول: قدظهرأن قول القائل العالم قديم بالزمان ، هوس محض ؛ فنظمه في غاية الفساد و بعد ذلك فربما يقول: هبنى سلّمتُ ذلك فى السموات و الأرض فما تقول فى الموجود الأول: هلكان مساوق الوجود لوجود البارى تعالى ؟ فإن قلت نعم ، فقد اثبت معه قديماً ؛ و إن قلت لا ، فنفرض الكلام فيه ونقول: إن لم يكن موجوداً تم وُجد ، فلماذا لم يكن موجوداً قبله ، والسبب بكماله موجود ؟ وحين وُجد فهل ظَهر سبب أم لا ؟ فإن قلت لا ، فهو محال إذ يلزم منه حدوث حادث بلاسبب ؛ و إن قلت نعم ، ظَهر سبب مخطور أن ظهور أن الواجب محال العدم على وتيرة واحدة ثم ظَهر وجود محال ، لا أن ظهوره فى ذات الواجب محال ولا موجود أم غيرالواجب حتى يثبت وجود شرطاً كما قلت ذلك فى حق موجود وجد بعدالعدم .

فاعام أن القبل والبَعْد وُجدا بعد وجود الزمان ، و لم يكن إذ ذاك إلا قَلِية ألاذات والشرف ، وقولنا إذ ذاك منشابه فإنه مشعر بوجود الزمان . و قبلية الشرف و الذات بينالواجب الوجود بذاته وبين الموجودات الحادثة منه ، ليسلها حد ومنتهى . فاذاً لا قول اصدق من قولنا : أن الله كان موجوداً قبل الموجود الاول قبليّة كانتناهى ؛ و لعل الآن يتجلى لك حقيقة قوله عليه الصلوة والسلام - : « خلق الله الأرواح قبل الأجساد بالفتى الف عام وأنه لِم قدر تلك القبلية بمقدار متناه من الزمان ، وهذا سر عظيم . فالطريق من كل ممكن الى كل ممكن متناه ، و الطريق من كل ممكن الى الواجب غيرمتناه . ولولم يكن كذلك لزم أن يكون ما يتناهى اكثر مما لا يتناهى ، و

ذلك محال. و هذه القضايا من الأوليات التي تدركها عين المعرفة و طريق ادراكها منسدٌ على عين العقل، فلا نطمعنّ بعلمك وبضاعتك المزجاة منه في ادراكها.

### الفصل الثالث والسبعون

# < ليس معالله شيء ولابعده شيء >

فإذاً تحقق من هذا أنه ليس فى الوجود موجود يسارق وجود وجود الواجب، ولا ولا يتصوّر أن يوجد ايضاً. فلا الموجود الأول، يساوق وجوده وجود الواجب، ولا غيره، نعم الواجب مساوق الوجود لوجود كل شيء ومساوقته لما لم يوجد بعد عند وجوده، كمساوقته لما لم يوجد بعد عند وجوده، كمساوقته للموجود الأول من غير فرق. هذا هوالجواب الحق، واعلم أن العارف اذا نظر بعين المعرفة ادرك لقولنا، كل موجود فهو مساوق الوجود لوجود الواجب، معنى صحيحاً. ولكن العقل والعلم يمسهما الكلال دون ادراك ذلك.

وعند ذلك يقول العارف: أن الله مع كل شيء و هو مع ذلك قبل كل شيء قبليّة لانتناهي ويقول: ليس في الوجود شيء هو معالله و لابعده ولا يتصوّر ايضاً أن يكون بهذه الصفة شيء في الوجود، و إياك وان تُنكر قولنا وليس معالله شيء ولابعده فتكون اعمى لا تُدرك الألوان ولانوهن ايضاً بوجودها . فإن ذلك حق وصدق وهو اجلى واظهر لعين المعرفة من الأوليات لعين العقل . فاعلم أن العقل قد يدرك لقولنا أن الله مع كل شيء و قبل كل شيء معنى صحيحاً و لكن ليس ذلك المعنى في شيء مما يدرك بعين المعرفة . و أما قولنا ليس مع الله شيء و لابعده شيء ، فذلك مما لا يتصور للعقل ان يدرك شيئاً من معناه أصلا . و الاطناب في شرح هذه مما لا يتصور للعقل ان يدرك شيئاً من معناه أصلا . و الاطناب في شرح هذه

القضايا لايزيدها الا إباءً و استعصاء على الادراك العقلى؛ فالأختصار و الأقتصار على القضايا لايزيدها الا إباءً و استعصاء على الادراك العقلى؛ فالأختصار و الأقتصار على القدراليسيرالذي سبَقَ أولى ، ولينظر الطالب في الفصل الذي بعد هذا الفصل فإنه كالبذر لما قبله فربما يجتنى ثمرته يوما .

### القصل الرابع والسبعون

< القرب والبعد على ثلاثة اقسام : حــتى وعقلتى و روحتى > القربوالبُعُد على ثلاثة اقسام: القسمالاً ول بوجد في الزمان والمكان كما يقال: القمر أقربُ الينا منالشمس، وعصر رسولالله حسلىالله عليه وسلمـ اقربُ الى زماننا هذا من عصر آدم عليه الصلوة والملام. . القسم الثاني الفرب العقلي ٬ وعند وجود هذا القرب تبطل فائدة القرب الزماني والمكاني ؛ فيقال : الشافعي مثلاً أقربُ الى الصدّيق الأ كبر منابيجهل و إن كان هواقرب زماناً ومكاناً من الشافعي . وكلشيئين يوصف أحدهما بالقرب منالآخر أوالبعد عنه من حيث الزمان والمكان ، فلابجوز أن يكون لهما وصف من القرب والبعد العقلي أصلا إلامن حيث تشابه في اللفظ و توسع في العبارة؛ إذلا يجوز أن 'يقال أن المعنى، الذي كان الشافعي به أقرب إلى ابي بكر من غيره ، هو قُرْبُ من السماء والأرض أو بُغُدُ عنهما ؛ إذليس ذلك المعنى مما تسعهالسماء والأرض ، وعندذلك ينبغي أنَّ تَفْهم أن لانسبة لشيء مي الاشياء ' التي توصف بالقرب الزماني و المكاني، الى الله ـعزوجلـ في القرب و البُغد. و لذلك قيال ـعليه الصلوة

والسلام. حاكياً عن رَبه: لاتسعني سمائي ولاأرضي ولكن وسعَني قلبُ عبدي المؤمن الليّن الوادع .

والقسمالناك هوالقرب الذي يدركه العارفون ولايتصوّر العلماء ادراكه اصلا. ومن الأحكام المستفادة من هذه المعرفة أن يقول العارف: قُرْبِ اللهُ تعالى متساومن كل شيء لاتفاوت فيه بوجه من الوجوم، فالأجسام و الأرواح متساوية النسبةاليه . وعند ذلك نقول: كل موجودٍ فهو مساوق الوجود لوجود الحق لافرق في مساوقة الموجودات للحق اصلا ـ واعلم أن الذي وصفناه من القرب و البعد من القسم الأول صحيح بالأضافة الى حاسة البصر ، والذي وصفناه في القسم الثاني صحيح بالأضافة الى بصيرة العقل؛ والذي وصفناء في القسم الثالث صحيح بالأضافة الى بصيرة العارف؛ والذي في القدم الثاني من علم اليقين، والذي في القسم الثالث من عين اليقين ، وأماحق اليقين فلم أصِل بعد اليه ولاتعثّرتُ في طريقي عليه ، وانا مؤمن به ايمان الأُكمه بوجود الألوان، وكما يستحيل للجامد على المحسوسات أن يدرك معنى الفرب و البعد المشاراليهما فيالقسم الثاني، فكذلك يستحيل للجامد علىالعقليات أن يدرك حقيقة القرب والبعد المشار اليهما في القسم الثالث · فاجتهد أن تؤمن به ايمانك بالغيب \* لعلَّاللهُ يُحدث بعد ذلك امر أ » .

#### الفصل الخامس والسبعون

< حقيقة اليوم الآخر >

لعلك تقول: أين َ أنت من قولك أن هذه الفصول تشتمل على العلم بالله و بصفائه و برسوله

و باليوم الآخر ؟ فقد أطنبت القول في العلم بالله و بصفانه وفي الطور الذي وراء العقل، وهو الذي يتوقّف عليه الأيمان بالنبوة ، وأما العلم باليوم الآخر فإنك لم تتعرّض له اصلا، ولم تذكر في معناه فصلا. وما بالك لم تَحْم جول شيء من احوال النفس وحقيقة اطوارها في عالمي المكلك والملكوت .

فاعلم قبل كل شيء أن اليوم الآخر ليس من جنس ايامنا هذه التي تعرف بطلوع الشمس، لان الشمس تكون مكوّرة يوم القيامة؛ و إنما عُبِر عنه باليوم الاخر لضيق العبارة كما عَبر عنه رسول الله - صلى الله عليه و سلم- حيث قال: ألا إن الزمان قد استدار كهيأة يوم خَلق الله السموات و الأرض. وكما عَبر عنه في القرآن فقيل: «إن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة ايام ». وما لم تبدل الأرض غير الأرض والسموات، فيستحيل للسالك أن يصل الي يوم الدين، فإنا فهمت ذلك فاعلم أن النفس الأنسانية لها اطوار كثيرة و تكاد تخرج عن الحصر و التناهي. فما دامت النفس في اطوار أخر مخصوصة، قيل: هي في الدنبا؛ و ما دامت النفس في اطوار أخر مخصوصة، قيل هي في عرصات القبر أول منزلة في منازل الآخرة؛ وما دامت في اطوار أخر مخصوصة، قيل هي في عرصات القباء؛ وما دامت في اطوار أخر مخصوصة، قيل هي في عرصات القبامة؛ وما دامت في اطوار أخر مخصوصة، قيل هي في عرصات القبامة؛ وما دامت في اطوار أخر مخصوصة، قيل هي في الآخرة.

# الفصل السادس والسبعون

< وجود النفس قبل البدن و خلودها بعد مفارقة البدن > المنظر العقل الأنساني لم بدرك من حقيقة النفس إلا مالزم وجودُه من النظر

في البدن وعوارضه ، و ذلك مثل كونها مدر كة و محركة ، و هاتان صفتان يشترك فيهما جميع الحيوانات . وأما ما أدرك من بقائها بعد انقطاع تصرفها عن البدن فإنما غرف ذلك من طريق النظر في الأدراك العلمي من حيث أن النفس محل العلوم ، وأن العلوم لاننقسم ، فلا يُتصوّر انقسام محلها ، وأن كل ماكان كذلك فلاسبيل اليه للفناء وأما حكمهم بوجودها قبل البدن ، فلم يُتم عليه احد برهاناً واضحاً بحيث لا يقطرق اليه شبهة وشك ، وكان نقصر العلماء في ذلك يرجع الى ضيق اللفظ عن اداء حق ذلك المعنى ، و أما حكمهم بأنها و جدت مع البدن وأن البدن كان شرطاً في وجودها من علتها الموجبة للوجود فهو خطأ . نعم نغير عالها عند خُلُوالبدن معلوم .

والحق أن النفس كانت موجودة قبل البدن و هذا عندى واضح و لكننى لايمكننى التعبير عنه بحيث لايبقى فيه امكان شك ومجال اعتراض وغالب ظنى أن كل من ادرك ذلك كان بهذه المنزلة فى العجز عن التعبير عما ادركه واعتقادى هذا فى النفس لم يحصل لى بكماله من النظر فى البراهين العقلية و المقدمات العلمية ؛ إلا أن السلوك العقلى اعانتى فيه غاية الأعانة بالمقدمات المذكورة فى كتب النظار و القدر الذى يمكن ان توسّح به هذه اللمعة أن سبب وجود النفس كان بكمال السبية موجودا قبل وجود البدن وكان السبب وكان المسبب معه عمه نعم تصرفها فى البدن موجوداً قبل وجود شروط مخصوصة فلم يوجد إلا بعدوجود تلك الشروط .

### الفصل السابع والسبعون

< تتمة الفصل السابق>

معلوم أن النفس حادثة وباقية ابدأ بعدالموت؛ وليس ذلك إلاأن سببها يبقى

ابدالاً باد. فاذا حصل لك علم يقينيي بوجودسببها قبل البدن ، حصل بالضرورة علمك بكونها موجودة قبل البدن ؛ و وجود سببها قبل البدن ظاهر في العلوم النظرية إلا أن كمال السببيّة موهوم غير مقطوع به. و هذا هوالقدد الذي حصل لي من طريق الذوق و لم يحصل من طريق العلم. فاعلم أن النفس إن كان لايتصور وجود ها من السبب الموجب لوجود ها إلا شرط التصرف في البدن ، لنزم أن تنعدم بعد التصرف في البدن .

#### الفصل الثامن والسبعون

# < قبلية وجود الأرواح على وجود الأجسام >

إعلم أنالله عسمانه يتعالى و يتقدس عنأن تسع عظمتُه حضيض الزمان والمكان الاحاطة و هذا بعينه حكم الأرواح فإنها ليست اجساماً حتى يتسع الزمان و المكان للاحاطة بها . و لما كان الأمر كذلك حكم سيد الأولين و الآخرين عليه الصلوة و السلام بإن الله عزوجل قبل العالم الزمانى و المكانى قبليّة إن تُدرت بمقدار من الزمان لم يكن متناهيا ؛ و اما الارواح فقدّر قبليّتها على الاجسام بمقدار أأنى ألف عام ؛ و قد ادركت هذه القبليّة بحمد الله و منّه ادراكا أفوى و اوضح من ادراك العقول للاوليانه . و أما تقدير تلك القبليّة بهذا المقدار المذكور دون سائر المقادير ، فلم تدرك بعد حقيقته والله - عز وجل - يُرشّح الباطن لأدراكه بفضله و كرمه و يجعلنا من جوده الازلى .

#### الفصل التاسع والسبعون

## <سبب اختلاف النفوس في تكوينها >

لعلك الآن تشتهى أن تعرف السبب الموجب لوجود النفس. فاعلم أن الحق، الذى لاريب فيه اصلاً عند ارباب الفلوب المختصين ببصائر تدرك المعارف التي يقصر العقل عن ادراكها بالضرورة، هو أن النفوس مختلفة اختلافاً لايدخل تحت الحصر درجانه، و أن ذلك الأختلاف ليس كاختلاف الأنواع و لاكاختلاف الا جناس بل اختلاف النفوس وراء ذلك كله.

فمن النفوس مالم يكن بينها وبين الحق الأول واسطة ؛ وهذه قضية يقصر العلم و العقل عن ادراكها ، فترى المتحذلق عند سماعها يبادر و بقول : كيف يُتصوّر ذلك والنفس تنغير بانواع مشهورة من التغيرات والله متعالى متنزّه عن طر آن التغير عليه ؟ فكيف يجوز أن يكون هو تعالى بذاته من غير واسطة شي مسبباً لبعض النفوس ؟ وعن هذا المعنى يُكنى القر آن بقوله : هما مَنعَك ان تسجد إما خلفتُ بيدى م. واليه اشار قوله عليه الصلوة والسلام إن الله خلق آدم على صورة الرحمن »؛ وقوله عليه الصلوة و السلام ما خلق الله من آدم على على المسلام. و لعلك إذا ادركت وجود الحق حق الأدراك ، بحيث يحيط بالأزمنة كلها ماضيها و مستقبلها على النساوى ، شممت شيئاً من روائح ذلك .

والكلام في امثال هذه النفوس ليس بجائز ولا ايضاً يتأنى ذلك لا حد. وكيف

لا وأقلُ احكامها ما ذكرناه، واسماع العقول تمجها و تنبوعن ادراكها؛ فالإعراض غن ذلك الى ذكر ماهو مقبول عندالعقلاء قاطبة أولى. فاعلم أن النفوس، الآقليلا منها، توسطت بين وجودها و وجودالأول وسائط كثيرة، وعدد الوسائط في كل نفس لا يحيط به إلا علم الله أوعلم مَن رشحه لذلك. و هذه النفوس كلها تشترك في كونها مسببة لأسباب غيبة ملكونية.

#### الفصل الثمانون

#### > علة انجذاب النفس الى البدن

إنما اختص كل بدن بنفس مخصوصة لكون كل نفس مخصوصة بصفة اقتضت ذلك مع وجود شروط أخر متعلقة بالحركات السماوية. و العبارة ضيّقة عن حقيقة تلك الصفة التي اختصت بها كلنفس ، وعن تلك الشروط جميعًا؛ ولعله يقلُّ في الخلق من يُتصوّر احاطة علمه بذلك ، لمت أعنى العلم الذي يُستفاد منطريق النعليم ، فإن حصول ذلك من تلك الطربق بكاد بكون كالمحال . ولعل انجذاب كل نفس الي بدنها المخوص بها يشبه انجذاب الحديد الي المغناطيس، و اتجذاب الذهب الي الزيبق، و انجذاب كل جسم الي حيّز مخصوص ؛ وليس في شيُّ من ذلك عندالعارفين شبهة . و إذا كانت العقول عاجزة عن ادراك حقيقة المعنى الذي به ينجذب الحديد الى المغناطيس مع أنه مشاهد محسوس للعقلاء قاطبة ، فأيُّ عجب لوعجزت عن ادراك تلك المناسبات التي بينالاً رواح و الأجــام وهي خارجة عن الحصر والحدو العد! و اعلم يقينا أن العارف لايستبعِدُ اصلا انجذاب كل نفس الىبدنها كما أن العقلاء لايستبعدون اصلا انجذاب كلجسم الىحيّز مخصوص.

### الفصل المواحد والثمانون

# < اختلاف معرفة الله باختلاف معادن النفوس >

كما أنّ لكلجسم مكاناً مخصوصاً وفيه معنى يُحِرَّ كة الىحيّزه ولايقف بهدونه فكذاك كل نفس خرجت من معدن مخصوص، واختلاف النفوس من اختلاف معادنها؛ و الناس معادن كمعادن الذهب و الفضة كما اخبر عنه سيد الأنبياء ـ صلى الله عليه و سلم ـ وقد خلق الله في كل نفس معنى مخصوصاً يُحرِّ كها إلى معدنها الأصلى ولايقف بها دونه. هذا هوالحق المشاهد الذي لارب فيه أصلاً للعارف . وعن مثل هذا المعنى يُترجم القرآن حيث يقول : وقد علم كل أناس مشربهم ، وحركات الجوارح آنارتلك المعانى التي حبّانها > القدرة الأزلية في النفوس انماماً للحكمة و اظهاراً لكمال اللطف و الخبرة فالنفوس التي لا يكون بينها و بين الأول واسطة ، تنجذب الي جنابه طبعاً كانجذاب الحديد الى المغناطيس ؛ وهذه النفوسهي العارفة بالله حقا. وقوله تعالى طبعاً كانجذاب الحديد الى المغناطيس ؛ وهذه النموسهي العارفة بالله حقا. وقوله تعالى في حبيه م ويحبونه ، كنابة عن اهل هذه المعرفة.

و إنها عرفه هؤلاء معرفة حقيقية لانه تعرّف لهم في تجليه من غير واسطة ، فاستغرقوا بكليتهم في معرفته. وقوله \_تعالى ـ : «ألسّتُ بربّكم ، عبارة عن تعرّفه وتجلّيه لهم . و قولهم : « بلى » عبارة عن استغراقهم في مشاهدة ذلك الجمال و رحم الله شيخ الاسلام عبدالله الأنصاري فلقد أفصح عن هذا المعنى غاية الأفصاح حيث قال في بعض كلامه : الحق أراد في امتناع نعوته وعلق عزته أن يُعرَف فنعرّف فعُرِف ، لابعِلم فيُعبَّر

عنه، ولابسب فيشاراليه، ولابنِعَة فيُشَتُ بها، بل معرفة وقعَت قهراً فأوجبَتُ جمعاً فلم تدع رسما، فصارت في الرسم جُخداً وقامت في الحقيقة حقا. إلهي تلطَّفْتَ لا وليائك فعرفوك ولو تلطَّفْتَ لاعدائك لما جحدوك.

فهذا حكم النفوس الذي لم يكن بينها و بين الأول الحق واسطة ، فعرفته حق المعرفة لأنه تعرّف لها بلاحجاب ، و أما النفوس التي كانت بينها و بين الأول الحق واسطة فإنما تعرّف لها منوراء حجاب ، فكانت هذه المعرفة قاصرة عن معرفة المصطفين في الصِفّة الأولى .

### الفصل المثانى والمثمانون

< استغراق هوية الكانب المجازية في هويتة الحقيقية >

لمّا بلغتُ هذا الفصل أشرقت سلطنة الجلالة الأزلية ، فتلاشى العلم و العقل و بقى الكانب بلاهو ، لابل غشيته الهويّة الحقيقية فاستغرقتُ هويئة المجازية . فلما ردًّ جمالُ الأزل عقله وعلمه ونفسه عليه ، كان لسانه يتلجلج بقول الشاعر :

فكان ما كان ممالَسْتُ أذكره فظُنَّ خبراً ولا نسأل عن الخبر

#### الفصل المثالث و المثمانون

<جنين العاشق الى وطنه الاصلى>

كانت الدموع ملائت المحاجر والفلوب بلغت الحناجر، وبرَّحت بالعاشق صبوتُه و عظمت حسرته و قال: الى متى الهذيان الفارغ و أنّى ينفع ذكر المعشوق والعاشق في سجن الفراق؟! فلما اشتدت بالمسكين حرّةُ روعه واتفق الى وطنه الاصلى رجوُعه فبقى الفلم وقد اعوزه الكاتب.

#### الفصل الرابع والثمانون

< المثول بين يدى سلطان الازل >

ورد عليه من حضرة السلطان أمر جازم بالدخول عليه ؛ فطار الطائر الى عقبه الأصلى ومعدنه الفطرى و ترك القفص وجرى بينه و بين السلطان و هوعلى بده مالا يتصوّر ذكره . فلما أذِنَ له في الأنصراف استأذن في حكاية حاله للسالكين في حضيض المكان و الزمان ، فأذن له في ذلك . فلما عاد الى مستقرّه من السجن ، راجع ما كان بصدَده و كتب هذه الفصول المشتملة على حكاية حاله وماجرى عليه .

#### الفصل الخامس و الثمانون

#### < انوار المعرفة >

إن خطر ببالك أنه ما الذي جرى؟ نوديت من وراء حجب الغيب: تأدب! ما للعميان و السؤال عن حقيقة الألوان؟ فوالذي بيده المُلك الملكوت، وتحت سلطانه العظموت و الجبروت، لوظهرت مماجري ببيننا ذرة في عالمكم هذا لَـتَلاشي العرش و الكرسي فضلاً عن السموات و الأرضين.

#### الفصل السادس والثمانون

< الاعراض عن الدنبا ضروري لنذوق المعارف >

إياك ثم إياك أن تستشرف للطمع في ادراك تلك المعانى من هذه الألفاظ و فتتصرف فيها بعقلك المزخرف و فطنتك البتراء! و اقبل منى هذه النصيحة مجّانا ؛ ولااراك تقبل و عذرك عندى واضح في ذلك . فلقد شاهدت من ممارسة العلم عجائب لا استذكر معها ذلك لامنك ولا من غيرك من اهل النظر . نعم ان شئت ان تصل الى حقيقة ذلك بطريق الذوق و فدع الدنيا النجسة بما فيها من القاذورات للمُقبلين عليها و المتوجهين بِهِمَهم الدنيّة اليها ؛ و أما الآخرة فلا تُعجُ فيها غبناً . فالعاشق بكفيه الوقوف دون الوصول الى معشوقه عاراً وشينا . لعمرى : «منكم من يريدالدنيا ومنكم من يريدالدنيا القرآن الكريم و قال : «يريدون وجهه» . فإنّك إذا فعلت ذلك ألحتك الجود الأزلى و و الكرم السرمدى بقلب لا يتعلق بشي من السّموات والأرض ولا يشفى غليل صدرك و الكرم السرمدى بقلب لا يتعلق بشي من السّموات والأرض ولا يشفى غليل صدرك

#### الفصل السابع والثمانون

< اشرف النفوس هي النوّاقة طبعاً الي الله >

ما أصدق المثل السائر : الكلام يُجرُّ الكلام ! فقد انتهى بناالكلام في النفوس

و احوالها ، الى عوالم لانهاية لعجائبها ، و بحار لاقيمة لجواهرها ، فنرجع الآن الى المطلب المقصود ونستوعب فى بيانه غاية المجهود ونقول: كما أن الجسم إذا تحرك بطبعه الى حبّر مخصوص فلابد وأن نكون حركته اليه من اقرب الطرق ، وهوالخط المستقيم الذى لايتصوّر فيه انحراف اصلاً وهذا معلوم قطعاً بالبرهان اليقينى و مشهور عند من يتصفح امثال ذلك ، فكذلك كل نفس من هذه النفوس ؛ فإنها تتحرك الى حبّزها الأصلى ، وهوالمعدن الذى خرجت منه ، من اقرب الطرق ، ولا تتحرك الى عوائق تعوقها فى الطريق عن الحركة و تمنعها عن الأ نجذاب ؛ فإن ذلك غير قادح فى غرضنا ، هذا فأشرف النفوس إذاً ما يتحرك الى الله ، طبعاً لاتكلّف فيه ، غير قادح فى غرضنا ، هذا فأشرف النفوس إذاً ما يتحرك الى الله ، طبعاً لاتكلّف فيه ، على الصراط المستقيم الذى هو اقرب الطرق . فإن وقف القدر ثر ببعض النفوس فى على شيئ فذلك خارج عن طبيعتها الأصلية ، ولا اكتراث بامثاله .

و هؤلاء ماداموا في الطريق فتجدهم أخقاء الألسنة بقوله: • إهدن الصراط المستقيم "كما اخبر عنه في حق الخليل خاصة في القرآن حكاية عنه أنه قال: • إني فاهب الى دبى سيهدين". ولاشك عندك أن المغناطيس إذا كان يجذب الحديد الى نفسه من أقرب الطرق ' فقد هداه الصراط المستقيم. و لمّا كانت هذه النفوس أشرف النفوس كلها قال الله تقالى: « و مَن أخسَنُ دبناً مِمَن أسلم وجهه الى الله و هو مُحْسِن و اتبع ملّة ابراهيم حنيفا و اتخذالله ابرهيم خليلا؟.

#### الفصل الثامن والثمانون

< بإنالالفاظ المستمدة منءالم الشهادة لعاجزة عن الدلالة على حقائق عالم الغيب>
هذه المعاني التي اردعت في هذه الألفاظ بعيدة جداً عن ظواهر مفهوماتها،

فإنها وُضعت للدلالة على معان غير هذه المعاني المقصودة بها؛ فمن سمعها فلأبُدُّ وأن تسبق اليفهمه عند سماعها ، مفهوما تُها الخاصة بها بالضرورة . و إنما يشم مبادي روائحها قليل من فحول العلماء الناظرين في العلوم الحقيقية . وعذري في ذلك واضح م فمن أراد أن يُفهم الأكمه كيفية ادراك الألوان أوالعنين حقيقة لذة الوقاع ، لم يكن له بُدّ من أن يقول للا نسان معنى أيدرك به الاشياء كما أيدرك بسائر الحواس، ومع ذلك فتلك المدركات لاتناسب المذوقات و المشمومات و المسموعات و المعقولات. و هذا يعسُر على الآكمه التصديق به ؛ و إن اعترف بلسانه و قال : قد اعتقدت ذلك اعتفاداً يقيناً ، علمنا أن اعترافه ايمان ُ بالغيب ، وأن اعتقاده لابُدّ وأن يكون مُركِّباً من خيالات فاسدة قد عشَّثت في دماغه . وكذلك اذا قيل لنا أن في الآخرة اموراً لاتناسب المحسوسات ولا المعقولات، عُسُر علينا التصديق بذلك إلَّا أن نُؤمن بها بالغيب ايمان الأكمه بالألوان، الى ان نصل اليهـا ذوقاً ، و لهذا المعنى رأيتُ الأختصار في ذكر احوال النفوس و اطوارها أولى ؛ و لعلَّ القدر اليسير الذي ذكرته كان الأولى ابضاً تركه؛ فإن الأكثرين يستبعدون ذلك فينكرونه، و بتضرّرون بإنكاره .

#### الفصل التاسع والثمانون

< إن العقل لعاجز عن ادراك أمور الآخرة >

كأنك بعقلك الضعيف تبادر الـي التكذيب بقولنا: امور الآخرة لاتناسب المحسوس ولا المعقول، و تقول: كفي ببطلان هذاالقول شاهداً حكم العقل بطريق

بقينى حاصر: أن الموجود ينقسم الى المعقول و المحسوس؛ فإن كانت امورالآخرة موجودة فكيف يجوز لقائل أن يقول بأنها لاتناسب المعقول ولا المحسوس؟ وعليك الآن أن تصبر صبراً جميلا حتى أبيّن لك موضع الخلل فى ذلك، ثم عليك بعد ذلك أن تراجع نفسك و تطالبها بالانصاف حتى لايستولى عليك فى اعتراضها جهل بما تسمع.

فاعلم أن الأكمه ايضاً تنحصر الموجودات عنده كلها في المحسوس والمعقول؛ وكذلك تنحصر عنده من وجوم كثيرة ، كانحصارها في القديم و الحادث ، و السبب والمسبّب ، و الناقص و الكامل؛ ومع ذلك فإذا قيل له أن الألوان لاتناسب المعقول ولا المحسوس ، كانت هذه القضية صادقة إذا اردنا بالمحسوس ما يُدركه بالحواس الأربع . و الأكمه قد يكذّب بها و يقول : إذا كان الوجود بكليته منحصراً في المعقول و المحسوس ، فكيف يجوز أن لانكون الألوان محسوسة ولا معقولة مع أنها موجودة ؟ وليس لنكذيبه هذا مستند الا أنه حضر المحسوسات في مدركات الحواس الأربع .

فكذلك إذا قلنا: امور الآخرة لاتناسب المحسوس ولا المعقول، فكذّب به الجاهدون، لم يكن لتكذيبهم مستند أصلاً إلا أنهم حصروا المحسوسات في مدركات الحواس الخمس؛ وليس ذلك بلازم البئة. وحصر الموجودات كلها فيما يدرك بالحس والعقل ايضاً، ليس بلازم، فكم مِن شيء بعجز العقل عن ادراكه، ويكون كالوهم إذا عجز عن ادراك كثير من العقليات الصرفة الغامضة؛ و ذلك لا يدل على أن كل ما

يدركه الوهم غيرُ صادق. وكذلك البصر يدرك المحسوسات، و يكون حكمه فيها منقسماً إلى الصادق و الكاذب، فحكمُه بأن هذا الجزء مثلاً مقدارُه كذا، حكم ٌ صادق؛ و حكمه بأن الشمس مقدارها مقدار' مجن ، و أن الكو اكب مقدارها مقدار دنانير ' حكم كاذب ، وليس لذلك مستند إلاأنه لايدرك البعيد كما يُدرك القريب . فكذلك فاعلم يقيناً أن حكم العقل بأنالله تعالى موجودٌ و واحدٌ و قديمٌ وخالقٌ ، حكم ُّصادق قطعاً ؛ و حكمُه بأن كل موجودٍ فلابُدٌّ وأن يدركه كأمور الآخرة ، حكم كاذب قطعاً . واعلم بعد ذلك أنالله \_عز سلطانه\_ أبعدُ عن بصيرة العقل من الشمس غنبصر الحس بدرجات لانتناهي . فلِغابة بُعده وكمال اشراقه ، يستحيل للعقل ادراكه . فبصيرة العقل بالأضافة الى ادراكه ، كالخفافيش بالأضافة الى ادراك نور الشمس ؛ و بصيرة العارف بالاضافة الى ادراكه ، كالأنسان بالأضافة الى ادراك قرص الشمس. و حيث الشمس فلايتصوّر وجود الخفاش، ولا وجود الأنسان من حنث الحقيقة .

#### الفصل التسعون

بنبغی للانسان أن يؤمن باسرار الآخرة ايمان الاکمه بالالوان > الحق الذی لائك فيه أن علم الساعة مردود الی الله \_سبحانه\_ کما قـال:
 البه يُرد علم الساعة ،؛ و ليس لك أن تؤمن بشیء من اسرارها أصلا إلا ايمان الا کمه بالا لوان. فتأمّل أولا أنه کيف ينبغی للاکمه إذ آمن بالالوان من طريق الغيب، أن يقطع نظره عن الحواس الأربع و مدركانها ، حتى يُتصور له أن يؤمن الغيب، أن يقطع نظره عن الحواس الأربع و مدركانها ، حتى يُتصور له أن يؤمن

بالغيب من غير تشبيه, و تمثيل؛ و طالِب بعد ذلك نفسك بمِثل هذا الأيمان حتى نكون مؤمناً بالغيب و موقعاً بالآخرة كمال قال تعالى : «الذبن يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلوة ومما رزقناهم ينفقون و الذبن يؤمنون بما أنزل اليك وما انزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون . و إن لم تجد نفسك متحلية بمثل هذا الايمان ، فتحقق أن الشيطان قد حولةك و دلاك بحبل غروره .

#### الفصل الواحد والتسعون

< الشروط اللازمة لانفتاح عين البصيرة >

ينبغي لك أن تتأمل تأملاً شافياً ، إن كنت من اهل الطلب ، فيما وظَفْتُه عليك من شروط الأيمان بالغيب؛ و تكرّر فيه نظرك مرة بعد أخرى ، حتى يصير النصديق لك طبعاً بحيث لانحتاج معه الى النظر في المقدمات؛ و حينتُذ يصير باطنك شديد الاستعداد لأن يفيص عليه منالله عزوجل نور يُثمرُ انشراح الصدر وسعة الحوصلة كما قالالله \_سبحانه وتعالى\_ : ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ الله صدره للاسلام فهوعلى نورٍ من ربه». ومهما أنشرح صدرك للايمان بالغيب و فاض على باطنك نور ً لم تكن تشاهد مثله قبل ذلك ' فاعلم أن ذلك أثر من آثار الطور الذي يظهر بعد طورالعقل. وأستوعب جهدك في الطلب، فإنه يكفيك في الوجدان؛ فَمَنْ طلب وَجَدَّ، وَجَد. و اوحيالله سبحانه و تعالى الى داوذ عليهالسلام. : يا داود من طلبني وجدني ؛ ومن طلب غيري لم يجدني . و هذا يلزم منه بطريق البرهان أن من طلبه لايتصوّر منه طلب عيره . و الدي مِثْلُ ذلك يشبر قوله - صلى الله عليه و سلم -: من أَدْمَن قرع الباب يوشك أنَّ بفتح له .

#### الفصل الثانى والتسعون

<مدرَكاتِ الطور الذي وراء العقل >

مدر كان هذا الطور تنقسم بوجه من الوجوه: الى ما نسبته اليه نسبة الأوليات الى العقل، رالى ما نسبته اليه نسبة الغوامض النظرية الني لاتدرك إلا بتوسطها اليه اعنى الى العقل، وهذه القضية عسير إدراكها، صعب منالها، فلانطمع في الوصول إليها؛ واجتهد ان تصدّق بها تصديقك بالغيب، لعلائلة يرزقك الوصول اليها فتستغنى بالذوق عن السماع.

#### الفصل الثالث والتسعون

< مدرَكات هذا الطور اسرارعلي العقل>

مدركات البصر اسرار على حاسة الشم، و مدركات الوهم اسرار على قوة الخيال مدركات البصر اسرار على حاسة الشم، و مدركات الوهم اسرار على قوة الخيال والحفظ، و مدركات اللمس اسرار على قوة السمع و الندوق، و الأوليات اسرار على الحواس كلها و التحقيق في ذلك أن السر والعلانية إسمان اضافيان ؛ فرب شيء هو سر على مُدرك ، وهوعلانية بالأضافة الى مُدرك آخر ؛ و الأوليات علانية عندالعقل، و اسرار عند الحواس ، واكثر ما يُطلق عليه اسم السر في لسان الشرع وعلى ألسنة الصوفية ، فهو سر عند العقل الأنساني و سر على الحروف و الأصوات وكل ما لايتصوّرعنه العبارة ، فهو سر على العبارة ؛ ولهذا المعنى قال عليه الصلوة والسلام . إذا ذُكر القدر في في النطق الأنساني ،

فلاينصرَّر عنه عبارة الحلا. ولذلك قال سهل التُسترى ـرضىالله عنهـ : الكلام فىالقدر عند المخالف بدعة . وتحقَّق هذا الفصل فإنك تحتاج اليه فيمابعد .

#### القصل الرابع والتسعون

## < امور الآخرة اسرار على العلم البشري >

امور القيامة كالها اسرار على العلم الأنساني ؛ فلابتصور ان يحيط بها احد ما مادام في الدنيا ولم يتخلّص عن أسر الوهم و تغليط الخيال ، و قول الكفار ممتى هذا الوعد إن كنتم صادقين " سؤال عن شيء بستحيل الجواب عنه على موجبه ؛ فإن أمر الساعة إذا كان كلّم البصر أو هو أقرب ، وكان متى سؤالاً عن الزمان ، استحال جواب السائل عنه و هو كقول الا كمه إذا وصفنا له المبصرات المتلونه فقال : كيف تذاق هذه المبصرات ؟ أو كيف تشم هذه المبصرات ؟ فالجواب الحق في ذلك أن نقول : العلم بالمبصرات عند البصر ، فإن تخيّل شيئاً في معنى ما وصفناه وحكيناه له ، على سبيل المقايسة ، أخطأ فيه بالضرورة .

فاذاً الجواب الحق مع الكفار إذا قالوا • متى هذا الوعد» أن يقال لهم : العلم في ذلك عندالله . فَمَن رجع الى الله و حشر اليه ، كان عنده ؛ فلابد وأن يعرف حينتذ حقيقه الساعة بالضرورة لا نه عنده ، «وعنده علم الساعة». فاذاً بالضرورة لا تقوم الساعة وعلى وجه الأرض من يقول : لا إله إلا الله ، كما اخبر عنه سيد الأولين و الآخرين . فان من كان بعد على وجه الأرض ، لم يحشر بعد الى الله عسبحانه وتعالى . فاذاً من كان • في مقعد صدق عند مليك مقتدر ، فقد قامت له القيامة ، وكذلك المجرمون

و إن كانوا « ناكسى رؤسهم » فإن القيامة فى حقهم قائمة "لا نهم عند ربهم . ولعلمن يقول؛ أبيتُ عند ربه في يُطعمني ويسقين » ، يُصْدُق منهأن يقول؛ بُعثِتُ والساعة كهاتين إن كادت لتسبقنى فسبقتها أنا .

واعلم أن الساعة من داخل ُحجب السموات و الارض؛ و منزلتها من تلك الحجب منزلة الجنين من رحم أمه؛ ولذلك لاتقوم إلَّا «اذا زُلزلت الأرض زلزالها» ، وانشقتالسماء واندثرت الكواكب، وكوّرت الشمس و سُيّرت الجبال و عُطلِّتَالعِشار، «و بُعش ما في القبور و تُحصِّل ما في الصدور». و على الجملة ﴿ فَتُبدُّلُ الأَرضُ غير الأرض و السموات» . فما دام السالك خارج حجب الأرض و السموات ، فلانقوم له القيامة ؛ فإنما كانت القيامة داخل الحجب ، لا نالله داخل الحجب وعنده علم الساعة ؛ فقوله ـعليه الصلوة والسلامـ لاتقوم الساعة وعلى وجه الأرض من يقول لااله إله الله معناه : أن الرجل مادام خارج الحجب ، فالقيامة سرٌّ على علمه ، فإذا قطع فيسلوكه تلك الحجب و تَبَعَبَح في حضرة العنديّة ؛ صار سرالقيامة عنده علانية . و لهذا السبب لم يجز أنْ يرىالله احدُّ أصلاً فيالدنيا، لانبيُّ ولا وَلتى. وأمَّا رسولالله ـصلىالله عليه وسلم. فإنما رآه، بعد أن قطع الحجب ليلة المعراج . ولمَّا قيل لموسى ـعليه السلامـ • إن المناعة آتية ٌ لاريب فيها » . لاجرم لمّا طلب الرؤية قيل له : • لن تراني » . واعلم أن محمداً ـ صلى الله عليه وسلم ـ إنما كانت القيامة عنده علانية حين قطع حجب

السموات والأرض ونفذ من اقطارها ؛ فلمّا رجع الى مُستقرّه في خارج الحجب ، كان ذلك العلم عنده سراً كماكان قبل ذلك ؛ و إنما كان علانية له منوراء الحجب.

و على الجملة فالسر سر أبداً حيث هوسر ، و العلانية علانية أبداً حيث هي علانية لا يتغيّران إلا بتغيّر احوال السالكين ، و الى مثل ذلك أشير بقوله منعالى - «يسألولك عن الساعة أيّان مرساها ، فيم انت مِن ذكراها » أى إن كان سر القيامة علانية لك ليلة المعراج ، فما الذي بقى على ذكرك و في علمك ؟ و من تصرف ببضاعة العقل في هذه الألفاظ ، فقد ظلم نفسه ، و إياك يا مسكين أن تدع خاطرك يحوم حول التكذيب بذلك أو التشكك فيه ، فتكفّر بما انزلالله على انبيائه ، فلولا أنت و امثالك من العميان لما خوطب رسول الله على الله عليه وسلم بقوله متعالى - : «وكذّ به قومك و هو الحق » .

#### الفصل الخامس والتسعون

حلى بنبغى لكل عاقل ان يصل فى الدنيا الى الطور الذى وراء العقل المؤن قلت فهل تقول: أن كل عاقل فلابد وأن يصل الى الطور الذى وراء العقل، كما أن كل طفل رضيع فلابد وأن يصل الى طور التمييز إذا حان وقته ؟ فاعلم أن الأطوار كثيرة و لابد وأن يصل كل واحد من الخلق الى طور ماوراء العقل ، و إن كان بعد الموت ؛ فأما أن يصل الكل الى اطوار ممكنة في حق البعض ، فلا يجوز ؛ لابل الواجب الحق أن يصل واحد من الخلق الى اطوار كثيرة وراء العقل وهو بعد في دنياه الواجب الحق أن يصل واحد من الخلق الى اطوار كثيرة وراء العقل وهو بعد في دنياه

غير متجرّد عن جلباب قالبه ، ولا يتصوّر لغيره الوصول الى اكثرها ، لافى الدنيا ولا فى الآخرة . و هذا حق وصدق بشاهده العارفون بيصائرهم ، كما يشاهد العقلاء أن العشرة اكثر من الواحد . و الغالب على من لم يُقدّر له الوصول الى الطور المشار البه أن يُصرّ على التكذيب بوجوده ويموت عليه الى أن ينكشف عنه الغطاء كما اشار البه القرآن فى حق الكفار حيث قال : « فَوَ يُلُ للّذين كفروا مِن مشهد يوم عظيم . أسبح بهم وأبصر يوم يأتوننا ، و من كان حاله التصديق بأمثال ما حكيناه طبعاً من غير تكلف ، فلا بُد وأن يكون قدر زق شيئاً من ذلك .

#### الفصل السادس والتسعون

< علاقة العقل بالاطوار التي وراء العقل >

لاشك أن العاقل يستدل بمشاهدة كل بدن على نفسه ؛ كما يستدل بمشاهدة بدن الفرس و الحمار والقرد والبعير و الأنسان على تفاوت الأنفس المتصرفة في تلك الأبدان . و يسهل عليه ادراك الغرق ببن الأبدان التي هي بعد في تصرف نفوسها وبين الابدان التي فارقتها نفوسها بالموت . فكذلك فاعلم يقيناً أن العقل الأنساني للطور الذي وراءه ، بمنزلة البدن للنفس ؛ و العارفون الكاملون في المعرفة ، يستدلون بمشاهدة قوالب العقول على تفاوت ارواح الأطوار الكامنة فيها كمون النار في الحجر ؛ و يسهل عليهم ادراك الفرق بين عقل عني قيه اطوار كثيرة و بين عقل عنه تصرف النفس .

#### الفصل السابع والتسعون

#### < العقل ضمن امكانيته ميزان صحيح >

إذا أخذ في وداعك الطمع البارد الذي يستولى على النظار من العلماء في الوقوف على حقائق جميع الأشياء ، وتجلّى لك حقيقة قوله عليه الصلوة والسلام : عيلكم بدين المجائز ، فاعلم أن صبح هذالطور قد تنفّس ؛ كما أن ابن المهد اذا صار بحيث يدرك الأوليات العقلية ، فقد طلع له صبح عقله . واعلم أن مثل العلماء في طمعهم ذلك مثل رجل شهد الميزان الذي يوزن به الذهب ، فطمع في أن يزن به جبلاً مثلا ، و ذلك محال ؛ و هذا لا بدل على أن الميزان ليس بصادق في احواله و احكامه .

واعلم أن العفل ميزان صحيح و احكامه بقينية صادقة لا كذب فيها ، وهو عادل لا يتصوّر عنه جور ابدا ؛ و مع ذلك فإذا طمع العاقل أن بزن به كل شيء حتى امور الآخرة و حقيقة النبوة و حقائق الصفات الا زلية ، كان ذلك طمعاً منه في محال واعلم أن هذا الطمع ينمحق قليلا قليلا عند اشراق نور الطور الذي وراء العقل ، كما أن نور الكواكب ينمحق قليلا قليلا عند طلوع الصبح . و فرق بين أن بودعا أن نور الكواكب ينمحق قليلا قليلا عند طلوع الصبح . و فرق بين أن جودعك الطمع اضطراراً ، و بين أن تودعه أنت اختيارا ؛ و هذا مزلة القدم فخذ منها حذرك . فوداع هذا الطمع ليس الى اختيارك حتى تودّعه متى شئت ، بل هو موقوف على طلوع الصبح المشار اليه ؛ و انت مضطر فيه شئت او ابيت . فانمحاق هذا الطمع بالكلية موقوف على اشراق نور الشمس .

#### الفصل الثامن والتسعون

## < المعرفة انعتاق من اسر الزمان و المكان>

إذا صرت بحيث يَقِل أنسك بادراك الغوامض العقلية من طرق البراهين الصادقة القطعية ، حتى بكون انسك بهمثلاً انس النظار المتبحرين في حقائق العلوم بادراك المسائل المظنونة ، فلعل وقتك هذا وقت الإسفار . فلازم سلوك الطريق ، فلعل الشمس تطلع لك فتشاهد جمال الفطرة المذكورة في قوله ـ تعالى ـ : \* فطرة الله التي فطر الناس عليها ، وحينتذ تنفك رقبتك من اسر الزمان و المكان ، و يصبر تحت قدمك كل ماكان عليه و ضر الحدثان . وعند ذلك تبذلك خِلعة الا جتباء ، ويكون فعامك الى الله ـ نعالى ـ طبعاً لانكلف فيه كما قال عليه الصلوة والسلام ـ : أنا واتقياء امتى براء من النكلف .

#### الفصل التاسع والتسعون

### < الطيران الى عالم الاذلية >

إذا اوتيت رشدك و برزّت لك الأمانة من خدرها، و هي الخزانة النبوية، فنفذت من أقطار السموات و الأرض، و استدارلك الزمان كهيأة يوم لايوم بعده؛ فحيننذ تطلع شمسك وبحسد غدك امسك؛ و توجّه وجهك لفاطراله موات والارض، و تُقبل في مناهل الحي القيوم على شرب ماء الحيوة؛ و تخرق الآن من قلبك خرقاً

الى ربك ، وهو طريق طيرانك الى الأزل ، فلا تزال شموس الأزلية تشرق عايك متى شئت. واقل علامات الأشراق ان تتلاشى فيه إذيستحيل للعاشق أن يصل الى معشوقه الا بعد تلاشيه؛ فلانظنن أن الوصول يحتملز حمة الوجود . وهذا لايتصوّر بيانه فإنه يجاوز حدود العلم و العقل .

#### الفصل المائة وخاتمة الكتاب

الشروط اللازمة لمن يربد الاستفادة من مطالعة هذا الكتاب> فهذه نسعة و تسعون فصلاً ، و قد اكملتها بهذا الفصل العائة . و نعمت عدّة للطالب اذا سلك طريق العلم و حصل منه مقصوده ، فلم نقف به همته العلية بلطالب بالطلب لما وراء ذلك نفسه الزكية . فهذا هو القدر الذي امكنني العبارة عنه مما انكشف لي بعد الفراغ من تحصيل العلم .

هذا جنای و خیاره فیه اذکلّ جان پده الی فیه

خائمة لهذه الفصول: اعلم أن هذا الكتاب قليل الجدوى الاليتن اطال نظره فى الحقائق وكثر تعبه فى طلبها حتى تبحّر فيها . ثم لايكفيه ذلك إن لم يجد نفسه متشوّقة الى شى آخر وراء العقل والعلم؛ فمن لم بكن فى باطنه هذالتشوق فليعاود مطالعة هذاالكتاب مرة بعداخرى ، فالغالب أنه يظهر ذلك فيه . فإن شغلته صفة مذمومة عن التكرار فى مطالعته ، لم يظفر به ، و الصفات المانعة عن ذلك كثيرة ، و الوقت لايتسع لشرحها فقد غشينى الملال . وهذا هو عذرى فى كل فصل لم أوّفه حقّه ، فى

استيفاء المقدمات التي يتعلق النظر في ذلك الفصل بها ؛ فقد صدّني عن ذلك انجذاب القلب الى ما هو أهم منه بكثير - نعم و قد امليت ذلك لجماعة لم أربهم حاجة الى ماوراء ذلك من المقدمات ، فارجزت القول لهذبن المعنيين .

ومن طمع أن يحيط حق الأحاطة بحقائق المعانى البذكورة في هذه الفصول بمجرد مطالعته مرة أومرتين أو اكثر ، فقد طمع في محال ؛ إنما حق لمن يتصفحها ان يُكِب طول الليل والنهار على ترديد النظر و تكرير التأمل فيها ، حتى تعلق كل كلمة على خيالها بحفظه . ثم يصبر ما يتفهّمه منها بذراً لِفهمه الحقيقي . ولايتأتى ذلك الا بكثرة الممارسة والصبر عليها ، على تعاقب الليل والنهار . ومهما لم تكن ارض القلب سَبخة فلا بُد و أن تقع فيها هذه المعانى وقوع البذر في الأرض الطيبة النقية ؛ ويشمر له ذلك عن قريب إن أحسن القيام على تعهده بسقى الماء في وقته ، و حفظه عن الاقات العارضة لأمثاله وغير ذلك . فمن وجد في نفسه نفرة عن الصبر على ذلك ، أولم بكن بالصفة المذكورة في العلم النظرى ، فليهجر مطالعة هذا الكتاب ، فلكل عمل رجال وكل ميسر لما تُخلق له . وما أنصف القائل حمث قال :

إذا لم تستطع امراً فدعه و جارزه الى ما تستطيع فقوة كل طائر على قدر حوصلته «وقد علم كل أناس مشربهم». وهل رأيت الكنّاس قط 'يزاحم الملوك في سلطانهم؟ هيهات هيهات !!!

فكل ' طريق أناه الفتى علىقدر الرجل فيه الخطى

والحمدلله الذي تَنمُ الصالحات بنعمه، وتدل ذرات الوجود على علمه وقدرته وحكمته؛ والصلوة على رسوله الذي طلعت شمسه على الآفاق فاشرقت بنورها غاية الأشراق، محمّد خيرالخلائق المستمر على احمد الطرائق، وعلى آله مصابيح الهُدى و ينابيع الجود والذرى، و على اصحابه الذين هم كالنجوم الزاهرات و ازواجه الطيبات الطاهرات.

# «نبذة عن حياتي» الأب عفيف عسيران

وُلدتُ في صيدا سنة ١٩١٩ وسُجِّل إسمي على ورقة مضمومة إلى القرآن أحمد عفيف. بدأتُ المدرسة في المقاصد في صيدا، ثم في المدرسة الحكومية الابتدائية «الرشدية»، وقضيت أربع سنوات التكميلية في مدرسة الفرير المريميين. كنت مولعاً بالرياضة على أنواعها وبالكشفية وبالانحرافات والاستهتار والهوس السياسي. أخفقتُ في الشهادة التكميلية سنة ١٩٣٨ فاستيقظتُ من غفلتي وإهمالي وكسلي في تحصيل العلم. والتحقت بكلية المقاصد في بيروت. سمح لي الأستاذ عبدالله المشنوق، مدير الكلية وأستاذ الأدب، الالتحاق بصف البكلوريا القسم الأول، ثم حصلتُ على البكلوريا القسم الثاني سنة ١٩٤٨ فحظيت بمنحة لمتابعة دروسي في الجامعة الأمريكية. فقضيتُ ثلاثة أشهر تعلّمت أثناءها مبادئ اللغة الانكليزية إذ كنت أجهلها تماماً. تبعتها سنتان حصلتُ بنهايتها على درجة في

<sup>\*</sup> نصَّ مكتوب بخط يد الأب عفيف عُثر عليه في دُرج مكتبه بعد وفاته.

الفلسفة سنة ١٩٤٣.

ثم عُيّنتُ موظفاً في وزارة الاقتصاد وأُلحقتُ في مكتب الشؤون الاجتماعية، ويقيت على اتصال بمحيط الجامعة الأمريكية أحضّر . M.A في الفلسفة .

عشتُ ملحداً في المقال والحال طيلة دراستي الثانوية والجامعية، وقد اتّخذتُ من دراستي الفلسفة الكنتيّة Kantienne سنداً لتبرير إلحادي بالله وشكوكي في مقدرة العقل على معرفة الماورائيات. تحرّرتُ في أواخر ١٩٤٣ من شكوكي وانكشف لي أن العقل قادر على معرفة الله. فإذا ما تأمّل بإخلاص في الموجودات جزم بأن الموجودات الجائزة ونظامها القائم تشهد بالضرورة على موجِدِها الواجب الوجود العاقل القدير الخ....

توجّهتُ لله بالمناجاة والصلوات طالباً المزيد من معرفة الخالق: من أنت ربي وإلهي! لماذا خلقتني وكيف تريدني أن أعيش في هذه الحياة الدنيا؟ اتضح لي ضرورة الاستعانة بتعاليم الأنبياء، فهم المرسلون الأمناء على ما أوصى الله لهم ليبلغوه للناس. فاخترتُ الإسلام ديناً لأنه جامع لتعاليم الأديان السماوية وأن محمداً خاتم النبيين. باشرتُ بممارسة فرائض الإسلام بصدق وإخلاص وتأمّلت كثيراً في القرآن وتفاسيره والسنّة والسيرة وكتب المتصوّفين والفلاسفة والمتكلمين والمتعبدين. صمتُ شهر رمضان في صيف سنة ١٩٤٤ وقضيت اسبوعاً في رياضة روحية مغلقة في دير اليسوعية في بكفيا، وكان أخ يؤمّن لي السحور وهو الأب سامي خوري.

كنت أصلّي في جامع قريب من الجامعة الأمريكية أو في بيت بالجامعة وضعه تحت تصرفي صديق حميم. هناك كنت أعتكف بعد العودة من عملي في وزارة الاقتصاد أو الجامعة.

وفي ليلة بينما كنت أصلّي وفي السجدة الأخيرة كنت أردّد بنشوة «ربّي، زدني علماً بك وإيماناً»، وإذا برجل قدماه قرب رأسي وقامته ملأت الأرض والسماوات. لم أر قدميه وقامته بعيني إنما أحسستُ به بكل كياني عين واحدة شاخصة به. أحسستُ بقدرة لا متناهية تمسكني وتمسكن الكون.

كان يربطني بفتاة حبّ صادق عفيف منذ ١٩٤٠، وذقتُ من الهناء والسعادة أكثر ما يمكن أن تعطيه هذه الدنيا الفانية. وكنا متفقين على الزواج القريب، ومنذ تلك الليلة فُطِم قلبي ووعدتُ ربّي بأن أكرّس له جسدي وروحي.

وفي أواخر ١٩٤٤ انكشف لي أن تعاليم القرآن تناقض تعاليم الانجيل، وأن محمداً يرفض الاقرار بألوهية المسيح وصلبه وموته وقيامته، كما يرفض الايمان بالإله الواحد المثلث الأقانيم، كما يرفض الاعتراف بوجوب الاقتداء بالمسيح شرطاً للحصول على الخلاص.

وثبت عندي أن ما بشّر به رسل المسيح وما كتبوه وما نُقل عنهم في الأناجيل من أقوال المسيح وأعماله هو حقّ.

وثبت عندي ثبوتاً قاطعاً بأن الله لا يمكن أن يناقض نفسه فيوحي بعد مرور ستمائة سنة على تجسّده تعاليم تناقض ما قاله المسيح عن ألوهيته والوهية الثالوث الأقدس.

ثم اتنظم لي بعد الاطلاع على الكنائس المسيحية أن الكنيسة الرسولية الواحدة المقدّسة الجامعة هي كنيسة المسيح الحافظة للتعاليم المؤتّمنة على توزيع أسراره وإقامة شعائره القُدسيّة فهي ركن الحق ودعامته.

عندها طلبتُ الدخول في الكنيسة الكاثوليكية حسب الطقس اللاتيني. فاستُجيب طلبي وتلقّنت أركان الدين المسيحي على يد المرحوم الأب أبيلا اليسوعي واقتبلت سرّ المعمودية والتثبيت في العاشر من شباط ١٩٤٥.

تركتُ لبنان في أواخر سنة ١٩٤٥ إلى بلجيكا بموجب منحة من وزارة الاقتصاد لتحضير اجازة في العلوم الاجتماعية والسياسية في جامعة لوڤان، فأنهيت الاجازة كما أكملت دراسة الفلسفة هناك فحصلت على الدكتوراه في الفلسفة سنة ١٩٤٩ والفكر الإسلامي.

تركت بلجيكا ومكثت في فرنسا في مركز -Gur-Seine الأجوان الذي اعتنقوا الإيمان المسيحي (sur-Seine الكاثوليكي: أندره ملوك، سعيد أبو علوان، رمزي مالك الذي كان قد دخل عند الأباء الدومينكان، وانضم إلينا الدكتور فؤاد مسلم. وكنا نصلي ونفكر بما يريده المسيح منا لنشر رسالته بين إخواننا المسلمين.

راودتني فكرة الدخول في رهبنة «الشرترو»، وبعد رياضة

قضيتها في دير البندكتان في باريس مع الأب سمايكر، قرّرتُ العودة إلى لبنان لأشهد بالحياة المسيحية بين إخواني المسلمين وأعلن تعاليم المسيح بحياتي وأقوالي.

أقمتُ في صيدا في أواخر ١٩٥١ في مرحاض من بيت قديم لأهلي، فرفض الأهل كلهم التعرّف عليّ وكذلك جميع سكان صيدا. كنت أقضي وقتي بالصلاة وخدمة الناس. أدرّس الفلسفة في البكلوريا وأعلم الأميّين من الشباب. وانضم إليّ الدكتور فؤاد مسلّم، فاهتممنا بالمستوصف لمعالجة الفقراء، وقبِل الكشاف المسلم أن يكون بيت الاسعاف مستوصفاً لمؤاساة الفقراء، فكنا نعمل مع الشباب المسلم والفتيات المسلمات بتفاهم كامل وانفتاح متبادل وتفانٍ مخلص.

وانضمت إلينا الآنسة ألكسندرة أنطاكي (سوريّة) والآنسة نيكول (فرنسية) ففتحنا حديقة للأطفال في خان الفرنج عند راهبات القديس يوسف.

خدمتُ أجيراً في الفرن مدّة شهرين، كما خدمت زبّالاً في شوارع المدينة مدّة شهرين آخرين.

جاء إلى صيدا ثلاثة إخوان "فوكو"؛ بعد أن انكشف لي ضروة الإنخراط في الحياة الرهبانية لأكرّس إرادتي وذاتي بكاملها، قرّرتُ الدخول في "جمعية الاخوان الصغار" والتحقت بدير الابتداء في بلدة البيضاء في الجزائر سنة ١٩٥٤ وقمتُ بنهايتها بالنذور المؤقّة لثلاث سنوات.

ثم أرسلت إلى فرنسا لدراسة اللاهوت عند الدومينكان مع بعثة إخوان فوكو (Aix-en-Provence)، ثم السنة الأخيرة في تولوز، وفي أواخر ١٩٥٨ أنهيت دروس اللاهوت وقمت بنذوري المؤقّة لمدّة ثلاث سنوات، وأرسلت إلى إيران تابعاً لأخوية فوكو في تبريز. التحقتُ بجامعة طهران حيث درّست الفكر الصوفي ونلتُ شهادة الدكتوراه في الآداب.

ذهبتُ إلى فرنسا بدعوة من الأب فيّوم رئيس إخوة يسوع الصغار للقيام بنذوري المؤبّدة. عارض مجلس الاخوة الأعلى ذلك مفضّلاً أن أحافظ على دعوتي الخاصّة خارج إطار الاخوّة.

عدتُ إلى لبنان وقرّرتُ أن أعيش الحياة الإنجيلية بين إخواني المسلمين بالزي العلماني. نصحني الأب فيّوم بالانضمام إلى أبرشية بيروت، فقبلني المطران زيادة كاهناً علمانياً يهتم بالبشارة بين المسلمين. وحظيتُ بالكهنوت في كنيسة السيّدة عين سعاده في ٢٣ شباط ١٩٦٢. منذ ١٩٦٢ وحتى أواخر ٩٨٣ كنت أستاذاً متعاقداً في الجامعة اللبنانية كلية الآداب فرع الفلسفة، ومنذ ١٩٦٦ حتى ١٩٦٨ علّمت الفلسفة والفكر الإسلامي في كلية التربية وفي معهد العلوم الاجتماعية، كما علّمت الفكر علّمت الفلسفة والبحرة علّمت الفكر الإسلامي في الجامعة اليسوعية كلية اللاهوت.

أسّستُ "بيت العناية الإلهية بالأولاد المشرّدين" سنة ١٩٦٤ في الأشرفية مع ناصيف ناصيف، فؤاد مسرّة، أيمن خوري، إيلي بدارو، زكية العمّاري، ثم انتقلت المؤسّسة إلى الفنار بعد أن قدّم لنا المطران زيادة الأرض وما ينقصنا من المال للبيت، وصار بيت العناية مركزاً للتربية الإنسانية والتدريب المهني والنجارة والحدادة والميكانيك العام وميكانيك السيارات والألمينيوم وصنع المصاعد والكهرباء.

وأسّستُ فرعاً لبيت العناية في تبنين سنة ١٩٧٧، بدأ كميتم للأطفال ثم أصبح مركزاً مهنيّاً كالفنار بالإضافة إلى فرع التمريض. اشترى الأرض وبني الطابق الأول والثاني الفرقة الهولندية العاملة في الجنوب في قوات الطوارئ الدولة، وبُني الطابق الثالث والرابع بمساعدة المحسنين اللبنانيين والأجانب. كما اشترت الجمعية ثلاث دونمات أرض وبدأت في بناء طابق أول للمعامل. صباح الخميس في أذار (١٩٨٦) زارني شاب وطلب مني تأمين أمّه في المدرسة لعجزها، فأعطيته توصية ليأخذها إلى المأوي الماروني، فذهب وعاد يوم الجمعة، الساعة الثالثة بعد الظهر، وأكَّد على أن أبقى والدته في المؤسّسة إذ لا تريد الابتعاد عن الجنوب. فطلبتُ منه أن يُحضرها مع ولديها الصغار ٥ و٩ سنوات لأنظر في أمرها. ولاحظتُ يده اليسرى جامدة وأبطه منتفخ وسألته عن سبب تورّمه ومددت يدي لأدسّ، فإذا به يخفي مسدّساً كاتم الصوت طوله أربعون سنتمتراً. فخرطشه وسدّده نحوي، فأمسكت المسدّس ونزعته من يده بعد أن أطلق عياراً لمس بطة رجلي، فارتمى على الأرض ثم فرّ هارباً وكان بانتظاره في الخارج درّاجة ناريّة وسيارة في الشارع المقابل مع رجلَيْن وفرّوا، دون أن تُعرف هويتهم. ذهبتُ صباح السبت إلى صيدا فبيروت ثم الفنار.

# مُقابِلة مع الأب عفيف عسيران\*

\* أب عفيف، أرجو أن تعطيني نبذة سريعة عن طفولتك وحياتك.

ولدتُ في صيدا، سنة ١٩١٩. دخلتُ مدرسة المقاصد الاسلاميّة، ثمّ انتقلتُ بعدها الى مدرسة حكوميّة لعدّة سنوات، وبعدها الى مدرسة حتى الصف الرابع المتوسّط.

عائلتنا تتكوّن من ستة أولاد، أنا الكبير بين الصبيان. كنتُ أهتمّ كثيراً بالنشاطات الرياضيّة والكشفيّة.

بعد المرحلة التكميليّة، انتقلتُ الى بيروت، الى مدرسة المقاصد الاسلاميّة وحصلتُ على شهادة البكالوريا. درستُ الفلسفة في الجامعة الأميركيّة من سنة ١٩٣٩ الى سنة ١٩٤٢، وتابعتُ اهتماماتي السياسيّة والاجتماعيّة في صيدا. فقد كنتُ

أجرتها بدر الذوقي عام ١٩٨٦ .

أذهب اليها نهاية كل اسبوع.

حصلتُ على وظيفة في وزارة الشؤون الاجتماعيّة. بَعثُ بِي الدولة الى أوروبا للتخصّص في الشؤون الاجتماعيّة، وتابعتُ تخصّصي بالفلسفة. سنة ١٩٤٩ رجعتُ الى صيدا حتى أعيشَ حياتي المسيحيّة بين أهلي وأصحابي.

# ◄ «حياتكُ المسيحيّة»؟ يعني أنكَ كنتَ قد تعرّفتَ الى المسيح؟

أجل، لقد اعتنقتُ الدين المسيحي بعد تخرّجي من الجامعة، أي سنة ١٩٤٥. وبعد أن اعتمدت لم أبق كثيراً في لبنان، لأني، كما قلت، بَعثتْ بي الدولة الى بلجيكا للتخصّص في الشؤون الاجتماعيّة والفلسفة. رجعتُ سنة ١٩٤٩ الى صيدا، حيثُ علّمتُ الفلسفة لصف البكالوريا، واهتممتُ بالنشاطات الاجتماعيّة: كالمستوصفات، وتعليم الأطفال الصغار والعناية بهم، وغيرها، أي كنتُ أمضي وقتي بين الدرس والتعليم والنشاط الاجتماعي. وقد استأجرتُ مع صديق الدرس والتعليم والنشاط الاجتماعي. وقد استأجرتُ مع صديق لي، هو طبيب، غرفة صغيرة كشهادة لحياتنا المسيحيّة.

وهنا أقول، إنه رغم الاشاعات بأن المحيط الاسلامي متعصّب، كنتُ ألاحظ إنفتاحاً غريباً من الناس. طبعاً كان هناك بعض المتزمّتين الذين خلقوا بعض المشاكل، ولكني لم أُواجه صعوبات فوق العادة، وبقيتُ أحتك بالناس حوالي ثلاث سنوات ليلاً نهاراً، أذهب الى المقاهي وأستمع الى مشاكل

الجميع. مثلاً، بعد أن تأكد للكشافة المُسلمين أن غايتي الوحيدة هي الخدمة، أعطوني مركزهم وأخذ الشباب يشتغلون معي بروح الخدمة المتجرّدة. ورغم الصعوبات التي واجهها هؤلاء الشبّان، فقد ثابروا على نشاطهم معي. لم يَعتمد أحد منهم ولم يصبحوا مسيحيّين بالشكل الخارجي، ولكنهم بقوا من أعز أصحابي حتى بعد أن تركتهم الى الجزائر وعدتُ لأجد أن علاقتي بهم ما زالت مستمرّة.

# \* ماذا فعلتَ في الجزائر؟

سنة ١٩٥٣، انضممتُ الى «إخوة يسوع الصغار» وبقيتُ سنة واحدة في الإبتداء. رجعتُ بعدها الى اوروبا لدرس اللاهوت، ثمّ ذهبتُ الى إيران وبقيتُ حتى سنة ١٩٦٢، وعدتُ الى فرنسا لأُقدّم نذوري المؤبّدة.

في أيران، درستُ الأدب الفارسي واهتمّيتُ بالتصوّف الاسلامي، وعايشتُ المتصوّفين في جميع المناطق الايرانيّة وأفغانستان وباكستان.

أمّا بالنسبة لحياتي الرهبانيّة، ففضّلتُ أن أعيشَ بشكل علماني لأشهد في المحيط الاسلامي. وعندما عرفَ المطران زياده بذلك، قبِلَ بي كاهناً. درّستُ في الجامعة اللبنانيّة، في كلية التربية، وأنشأتُ مركزاً للأولاد المشرّدين في الأشرفية، ثمّ انتقلتُ الى الفنار. هذا المركز اليوم لم يَعُد للأولاد المشرّدين،

بل هو مركز تدريب مِهني واصلاحيّة. بعد الحوادث اختفى التشرّد الناتج عن الحكم بالسجن مثلاً أو غيره، وظهر التشرّد على صعيد العنف. تحوّل المركز لتقبّل الحالات الاجتماعيّة حيثُ يتعلّم الولد أية مهنة تُنقذه من مُشكلته.

أب عفيف، أخبرني كيف التقيت بالمسيح الذي أحدث هذا
 التحوّل في حياتك؟.

قبل أن أصبح مسيحيًا، التقيتُ بالله، كنتُ مُسلماً مُمارساً واجباتي الدينية من صوم وصلاة وغيره. وأثناء مُمارستي للدين الاسلامي، احتكّيتُ ببعض المسيحيين وخصوصاً بشخصين كانا أرئوذكسيين وأصبحا كاثوليكيين هما: أندريه ملوك ورمزي مالك. هذان الشخصان لفتا نظري الى حياتهما.

ولكن الأهم هو اطّلاعي على الإنجيل وبعض حياة القدّيسين كحياة فرنسوا الأسيزي. فلفت نظري المثل الأعلى في الإنجيل عندما يقول المسيح: «سمعتم أنه قيل للأوّلين: لا تقتل، فإن من يقتل يستوجب القضاء. أمّا أنا فأقول لكم: مَن غَضِبَ على أخيه استوجب القضاء، ومَن قال لأخيه «يا أحمق» أستوجب حكم المجلس... سمِعتم أنه قيل: «لا تزنِ». أمّا أنا فأقول لكم: من نظرَ الى امرأة فاشتهاها زنى بها في قلبه... فأقول لكم: أمّا أنا فأقول لكم: أحبّوا أحبب قريبك وأبغض عدوّك». أمّا أنا فأقول لكم: أحبّوا أعداءكم وادعوا لمضطهديكم... كونوا كاملين،

كما أن أباكم السماوي كاملٌ. . . ١ (متى ٢١/٥ - ٤٨).

هذا المِثال الأعلى عند المسيح لفتَ نظري، وكنتُ أتساءل حقيقةٌ وأقول: ان هذا المِثال الأعلى يقرّب من الله ولكني عاجز عن تحقيقه. ولكن المسيح يقول في إنجيل يوحنّا: "مَن آمن بي يَعمل هو أيضاً الأعمال التي أعملها، بل يَعمل أعظم منها" (يوحنّا ١٢/١٤). كلام المسيح هذا أسمى بكثير ممّا أعرفه عن الاسلام حتى عند المتصوّفين.

لِذا قررّتُ أن أتبع المسيح، وبعد اطّلاعي على الدين المسيحي، كان عليّ أن أختار الكنيسة التي سأنتَمي اليها. كنتُ أعيش في جو بروتستانتي ، ولكني وجدتُ أن تعاليم المسيح ورسالته الكاملة غير متجلّيين في الحياة البروتستانتية. فمبدأ تفسير الإنجيل كما يَراه لوثر، أي عدم تعلّق تفسير الإنجيل بالكنيسة، يُناقض الحقيقة التاريخية، لأن المسيحية هي كنيسة الرُسل نشر الرسالة، وقد ظهر لي أن الكنيسة المسيحية هي كنيسة رسوليّة، والكنيسة الكاثوليكيّة هي التي تجمع النقاط الأساسيّة بالنسبة للتعليم المسيحي. لِذا اخترتُ الكنيسة الكاثوليكيّة، وعرفتُ أن الله يُريدني بصورة كاملة. إعتمدتُ، ورَجعتُ الى صيدا لأعيش حياتي المسيحيّة ولأعيش الإنجيل في حياتي. طيدا، استأجرتُ غرفة صغيرة متواضعة تحت الدرج. كنتُ أعيش فيها مع صديق لي وكنّا نمضي وقتنا بالخدمة والتعليم.

اشتغلتُ أيضاً، إقتداءً بالمسيح، كفرّان خلال شهرين.

حضرتكَ من عائلة غنيّة، فما كان رد أهلك على ذلك؟.

بالحقيقة، بادىء الأمر لم يقبلوا أن يتعرّفوا عليّ، ولكنهم عندما لاحظوا بأن الأناس الأغراب ارتاحوا لي، ما عادوا متخوّفين، وعرفوا بأن لا هدف لي سوى أن أخدم المسيح. تقبّلوا الأمر. أبي، الله يرحمه، رغم أنه كان مُمارِساً لحياته الدينيّة الإسلاميّة (كان يعتمر طربوشاً مع لفّة إشارة إلى أنه حاج)، كان لا يخجل بي أمام الناس وكان يردّ على الذين يعتونني بالكفر: «أتمنى لو كان لأحدٍ ما الإيمان الذي هو لإبني». وكنّا في أكثر الأحيان نصلّي معاً، فأقرأ له الآيات القرآنيّة وكنّا حقّاً أصدقاء.

كان أبي يُريدني أن أتزوج، وكان يقول لي إفعل ما يحلو لك ولكن تزوّج. وكنتُ أقول له إنني أُريد الإقتداء بالمسيح، فهو يقول: "لا يفهم الناس كلهم هذا الكلام، بل الذين أُنعِم عليهم بذلك. لأن في الخصيان من وُلدوا مِن بطون أُمهاتهم على هذه الحال، وفي الخصيان من خصاهم الناس، وفي الخصيان من خصوا أنفسهم مِن أجل ملكوت السماوات». (متى ١٩/١١- خصوا أنفسهم مِن أجل ملكوت السماوات». (متى ١٩/١١- في الآخرة؟..

فعلاً كنّا مُتفاهمين وكان أبي يتقبّل ذلك بروح مَرِحة. كنتُ أرى الإنفتاح في الطبقة العاملة، في حياة الفقر، التي هي حياة المحبّة الحقيقيّة. اشتغلتُ فرّاناً وعندما كان الناس يتعجّبون، كنتُ أقول: "الفرّان زلمي، هو خيّي". اشتغلتُ أيضاً بتنظيف الطرقات، وكان العمّال يتعجّبون حتى أن رئيسهم أخذ يبكي ويقول لي: "كيف، كيف، أنا لا أفهم"، فكنتُ أقول الشيء نفسه: "أنتَ أخي والشغل ليس عيباً".

اذاً، كان هناك انفتاح واحترام للقِيَم المسيحيّة، ولم يكن هناك أيّ تعصّب خصوصاً عند الطبقة الفقيرة. طبعاً كان هناك بعض الأشخاص المتنفّذين الذين حاولوا التعرّض لي، ولكن بالنهاية كنتُ أمارِس شعائري الدينيّة بدون مشاكل، وما زَال لديّ حتى الآن أصدقاء كُثر في المُحيط الإسلامي.

# « لكنك تعرضّتَ لمحاولات إغتيال، كما أظن ..؟

آخر مرّة، أجل. طبعاً في صيدا كنتُ معرّضاً في أية لحظة للإغتيال، ولكن لم يحدث أيّ شيء. ولكن منذ عِدّة أشهر تعرّضتُ لمحاولة إغتيال. كنتُ في تبنين حيث لديّ مؤسسة للتعليم المِهني أيضاً، فدخل عليّ شاب بحجّة أن أمّه مريضة وطلب مساعدة، ثمّ عاد في اليوم التالي. كان يخفي سلاحه المزوّد بكاتم للصوت تحت أبطه، ولكني استطعتُ أن أمسكَ بيده وأجعله يُفلت سلاحه. هذا الشخص لم يكن وحده، وفي اليوم التالي، ذهبتُ مجموعة من الشبّان عند أخي في صيدا ليسألوا عني. فرأيتُ أنه مِن الأنسب حالياً أن لا أعود الى صيدا. ولكن من الطبيعي أن أعود في يوم من الأيام لأني أعرف أن الناس هناك مُنفتحون.

 «تعيش الإنجيل فهذا جنون ما رأي الأب عفيف بعيش الإنجيل الإنجيل

مظهر الجنون هو الطابع الأساسي للإنجيل. لِذا، اذا تأملنا في الإنجيل وفي المقطع الذي أثّر بي وكلّمتُكِ عنه، المثل الأعلى حيث يقول المسيح: «أحبّوا أعداءكم، باركوا لاعنيكم، من سخّركَ ميلاً فسِر معه ميلَيْن، ومَن طلبَ رداءك فاعطه ثوبك، من ضربكَ على خدّك الأيمن فدر له الأيسر»، طبعاً هذه الأشياء بالنسبة لِمنطق العالم هي جنون، وهذا يوصل الى الصليب.

المسيح لم يَقل هذا الشيء كمَثَل، ولم يَقل هذه الأشياء لتفسّر حرفياً. وعندما يقول «أحبّوا أعداءكم»، يقصد أن نحب كما هو أحبّنا، «فما من حب أعظم من أن يَبذل الانسان نفسه عن أحبّائه». أحبّوا مثلماً أحببتكم. المحبّة هي عطاء الذات، وعطاء الذات هو الأساس في المحبّة، فاذا كنتُ حقيقةً أعطى نفسى لشخص ما، فبطبيعة الحال كل ما أملك يُصبح مُلكاً لهذا الشخص. منطق المحبة، اذا كانت مُخلصة، يعنى أنه اذا كان معى مال، مثلاً، فيجب ألاّ أستغرب اذا أخذه مني الشخص الآخر، ولكن يجب أن أعطيه ذلك مِن تِلقاء نفسي، حتى إن هو لم يطلبُ ذلك، أي يجب أن أكون على استعداد للعطاء الدائم، للعطاء أكثر ممّا يطلب هذا الشخص. هذا المنطق يفرض أن أعطي ليس فقط ما يطلبه الشخص الآخر، بل كلّ شيء لأن هذا ملكه، فعندما ملّكته نفسي، ملّكته كل شيء. فبحسب منطق هذه الدنيا، عطاء الذات والتمليك هو موت، لأني مُتُّ عن نفسي

وأصبحتُ للآخر. فما قَصَدَهُ المسيح مِن الأمثِلة التي أعطاها هو أن يدلّنا على الوجهة التي يجبُ علينا أن نتخذها بشكل لا مُتناه.

الشيء نفسه عندما قال المسيح: "قيل لكم لا تزنوا .....". أكيد، اذا أخذتُ هذا من منطق الانسان فنقول هذا مستحيل، خصوصاً أن الزنى أصبح ليس زنى جسد، بل زنى روح وفكر وقلب، وهذا مستحيل للانسان، ولكن بما أن المسيح يطلب مني ذلك، فهذا يعني أنه هو موجود في ويؤلّهني، والتأليه يعني أن يَسكن الله فينا ليدعونا الى حياة الروح.

« نظرة الرجل الى المرأة هي خطيئة بقدر ما تكون إساءة الى المرأة وكيانها...

الاستسلام للأنانية هو الخطأ.

\* أجل، ولكن المسيح يحترم فينا طبيعتنا البشرية، شرط أن لا نؤذي غيرنا أو أنفسنا، أليس كذلك؟

على الانسان أن يتخطّى الأنانية، لأن الشيء الطبيعي عند الحيوان لم يعد طبيعياً عند الانسان. طبعاً، الطبيعة ما زالت فيه ولكن الذي يعيش بالروح عليه أن يعرف ما هي متطلبات هذه الروح. هذا لا يعني أنه لم يعد هنالك محبّة بشرية، لكنها ليست محض بشرية. حتى الزواج المسيحي، أساسه قائم على المحبّة وعلى الانسانيّة، لذلك فإن منع تعدّد الزوجات هو أمانة للمحبّة

الحقيقية، فلا خلاص بدون محبّة. كذلك قول المسيح: "لا تدينوا لئلاً تُدانوا". إن عدم الدينونة هو الإحترام اللامتناهي للشخص الآخر. حتى لو كان يقوم بعمل غير لائق، علي أن أحبّه وأحترمه لنفسه، كتصرّف المسيح مع المرأة الزانية. فالمسيح لم يقل بأن الزني هو عمل صالح، ولكن إحترام المرأة يُساعدها على تغيير نفسها. عدم الدينونة، هو أن ترى الشخص لنفسه، أي أن يكون لك الرجاء الحقيقي بأن حياة هذا الشخص ليست بأعماله الخارجية فقط، ومهما تكن أعماله سيئة، فيمكن أن يغيرها وأن يتحرّر منها. اذاً، يجب أن لا أحكم عليه.

الحياة المسيحيّة، لا تستطيع الطبيعة البشريّة وحدها أن تعيشها، بل تتطلّب مساعدة مِن روح الله الذي يرفع الانسان الى هذا المستوى.

# أبونا، ما هي نشاطاتك الحاليّة؟

أهتم بهذا البيت، الذي يستقبل الطلاب في القسم الداخلي والخارجي. إنه مدرسة فنية عالية ومُعترف بها من وزارة التربية والفنون الجميلة، تُعطي شهادة الكفاءة المهنيّة الرسميّة والشهادة التكميليّة المهنيّة الرسميّة، وذلك في عدّة اختصاصات. يمتاز "بيت العناية" المهنيّة بالجو العائلي والجو العلمي.

أيضاً أُساعد الذين يودّون إعتناق الدين المسيحي وأصحاب المشاكل. \* لماذا انتقيت صيدا بالذات في أول فترة لتعيشَ حياتك المسيحيّة؟ هل هو شهادة لمحيطك.

أجل، لأني أعرف محيط صيدا وأعرف أنه بحاجة كبيرة.

#### ۵ لماذا؟

أحببتُ أن أصرخ الإنجيل في حياتي. كنتُ أعرف كم أن المحيط الإسلامي لا يملك أية فكرة عن الدين المسيحي، عن حياة الإنجيل، مثلاً أن الله أصبح انساناً، وأنه موجود بشكل آخر في الكنيسة. كنتُ أحب أن أعيش حياتي المسيحية مع إخواني. ورغم وجود المسيحيين هناك، كان المسلمون أشد تأثّراً من المسيحيين بهذا النمط من الحياة المسيحية.

## \* هل لديك كلمة أخيرة للشباب؟

أتمنى أن يعم الانفتاح أكثر المسيحيين، أن يحس الشباب برغبة في التعرّف على الآخرين وبروح الرسالة، ورغبة في التعرّف على القِيم المسيحية. النقص الأساسي اليوم هو في عدم الاهتمام بالرسالة، والخدمة، وعطاء الذات. فالمحيط المسيحي يعطي ذاته لذاته، حتى الرهبانيّات في لبنان تشتغل ضمن المحيط المسيحي، والمحيطات الاخرى متروكة. المسيحي الحقيقي يرى أخاه في كل انسان ويجب أن يُترجم ذلك بشكل عملى.

## المسيحي مدعو للعيش في كل المحيطات؟

طبعاً، المسيحي المُقفل على ذاته ليس مسيحيّاً، يجب أن نقبل بكل السر، لأن الجميع هم أولاد الله. وأننما وُحد لي أخ مُحتاج، يجب أن أهتم به وأن أشاركه بصلاتي وأن أخدمه.

## « كيف يُمكنكَ أن تتصور الخلاص للبنان؟

عندما يقتنع المسيحي بأن كل الناس إخوة، فطبيعي أن يفكر بأن كل الناس لديهم الحقوق نفسها، فتُحلّ قضية التنازلات، فلا فرق بين رئيس ماروني أو غير ماروني، لأن طبيعة الناس هي نفسها. اوروبا جرّبت العلمنة ونجحت، فلِمَ الخوف مِن العلمنة؟